### PUBLICATIONS DE L'ÉCOLE FRANÇAISE D'EXTRÈME-ORIENT

## **NOUVELLES RECHERCHES**

SUR

# LES CHAMS

PAR

#### ANTOINE CABATON

ANCIEN ÉLÈVE DIPLÔMÉ DE L'ÉCOLE PRATIQUE DES HAUTES ÉTUDES ANCIEN MEMBRE DE L'ÉCOLE FRANÇAISE D'EXTRÊME-ORIENT ATTACHÉ A LA BIBLIOTHÈQUE NATIONALE

> PARIS ERNEST LEROUX, ÉDITEUR

> > 28, RUE BONAPARTE, 28

1901

## PUBLICATIONS DE L'ÉCOLE FRANÇAISE D'EXTRÊME-ORIENT

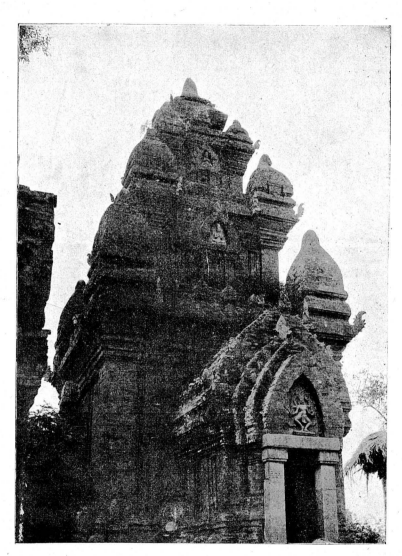
VOLUME II.

## NOUVELLES RECHERCHES

SUR

# LES CHAMS

ANGERS. - IMP. ORIENTALE A. BURDIN ET Cie.



Temple de Pô Klon Garai à Phan-Rang.

# NOUVELLES RECHERCHES

SUR

# LES CHAMS

PAR

### ANTOINE CABATON

ANCIEN ÉLÈVE DIPLÔMÉ DE L'ÉCOLE PRATIQUE DES HAUTES ÉTUDES
ANCIEN MEMBRE DE L'ÉCOLE FRANÇAISE D'EXTRÈME-ORIENT
ATTACHÉ A LA BIBLIOTHÈQUE NATIONALE

## PARIS ERNEST LEROUX, ÉDITEUR

28, RUE BONAPARTE, 28

1901

D5560

## A LA MÉMOIRE DE MON PÈRE

## INTRODUCTION

Les travaux épigraphiques, historiques et linguistiques de MM. Aymonier, Barth et Bergaigne ayant trait au royaume de Campā<sup>1</sup> ont de nouveau attiré l'attention sur un ancien

1. Prononcez: Tchampá. Ce mot est encore écrit: Chamba (Marco Polo), Champa (F. J. Barbosa, A. Dalrymple, Frère Jordanus, Târanâtha), Champá (Aymonier), Choampa (Camoens), Ciampa (Adelung, Marco Polo), Csiampa (de la Bissachère), Cyamba (Marco Polo), Dsiampa (D' Bastian), Jampa (Rashūduddin), Kiampa (Lemire), Tchampa (Aymonier), Tiampa (Dr Morice), Tjampa (Landes), Tschiampa (Adelung), Tsiampa (de Croizier), Tsjiampaa (Rumphius)... etc. — « Sur Campā, dit M. Barth (Inscr. sanscr. du Cambodge, 1er fasc., p. 69, note 3), voir le Marco Polo du colonel H. Yule, II, p. 212, édit. de 1871. Cet Etat, qui paraît avoir été assez puissant, puisque Hiouen-Thsang, une quarantaine d'années avant notre inscription [Inscr. de Ang Chumnik, province de Ba-Phnom, Cambodge], l'appelle Mahā-campā (St. Julien, Pèlerins bouddhistes, I, p. 182; III, p. 33), est communément placé le long de la côte, à l'est du delta du Mekong. Ainsi Lassen (Ind. Alterth., I, 2, p. 382) l'identifie avec la province annamite de Bigne-Thouane [Bình-Thuận]. Mais M. Yule a soulevé des objections graves contre l'exactitude de cette détermination pour les temps anciens, notamment en ce qui concerne la situation de la capitale, Campā ou Campāpura, le Çanf [صنف] des Arabes, qu'il pense retrouver aussi dans le Zábat de Ptolémée. Pour d'excellentes raisons, il la cherche non seulement à l'embouchure du Mekong et de la pointe du Cambodge, mais il croit devoir remonter assez haut dans le golfe de Siam, jusque dans les parages de Kampot, vers 10° 35' N. et 101° 45' E. (Voir ses Notes on the Oldest Records of the sea-route to China from Western Asia, dans les Proceedings of the Royal Geograph. Soc. and Monthly Record of Geography, novembre 1882, p. 8 et 9 de tirage à part). Cette détermination s'accorderait bien avec le témoignage de notre

État de l'Extrême-Orient, à peu près oublié depuis sa chute, et dont Marco Polo vantait les institutions, la puissance et les richesses.

Dispersés maintenant en Annam, au Cambodge et sur quelques points du Siam¹ où ils ont été emmenés en captivité, les restes du peuple Cham² sont dans un tel état de décadence que leur disparition, en dépit de tous les efforts, peut être considérée comme très prochaine.

L'étude de la langue, l'examen anthropologique, les traditions populaires et les monuments montrent bien que les Chams sont des Malais venus de Java ayant reçu de l'Inde leur civilisation, leurs arts et leur religion primitive. « Mais quelle est leur aire d'occupation? On compte généra-

inscription XVIII, B, qui provient d'Angkor et pour qui Campā fait partie du Dakshināpatha, de la contrée méridionale. Mais la capitale de cet Etat rival du Cambodge serait ainsi bien proche de cette province de Trêang où nous avons trouvé des inscriptions (II et VIII) aux noms de Bhavavarman et d'Içānavarman. Il est vrai qu'en 627, c'est-à-dire à une date qui ne saurait être bien éloignée de celle de l'inscription II, le roi du Cambodge, d'après les Annales chinoises (Nouveaux Mélanges asiatiques, I, p. 84;

cf. 77 et 90), aurait conquis le royaume de Fu-nan [扶南] et que M. Yule est d'accord avec Fr. Garnier pour identifier cette dernière contrée avec Campā. Abel Rémusat (Nouveaux Mélanges asiatiques, I, p. 75 et 77) l'identifie avec le Tonkin, et St. Julien (Journal asiatique, 4° série, X, p. 97) avec Siam. Il y a là encore bien des points obscurs. Pour le nom de Campā, qui est en sanscrit celui d'un arbuste et d'une fleur [Michelia Champaka, Linn.], on sait qu'il revient fréquemment dans la géographie de l'Indé propre, notamment comme celui de l'ancienne capitale des Angas, dans le Bengal septentrional. »

1. Près de Bangkok, de Chantaboum et de Battambang.

2. Prononcez: Tiame. J'ai conservé l'orthographe généralement admise en Indo-Chine, où le ch du quôc ngữ (litt. langage vulgaire), ou transcription des Missionnaires pour l'annamite, a presque le son de ti dans tiare. — Autres graphies du mot cham: chàm, chăm (Missionnaires), kiam (Lemire), tchame (Aymonier), thiâme (Mouhot), tiame (Dr Morice), tjame (Landes), tscham (K. Himly), tsiam (Zaborowski), etc.

lement comme établissements chams le groupe du Binh-Thuận et une sorte de chapelet de petites communautés égrenées à travers la Cochinchine et le Cambodge jusqu'au Siam. Or, c'est là une vue singulièrement incomplète. Au pied du versant oriental de la chaîne annamitique, et débordant même sur le versant opposé, se trouvent des populations nombreuses, qui peuvent être chames, qui en tout cas, ont recu une forte empreinte chame; ce fait parfaitement constaté met en question tout le schéma ethnographique de l'Indo-Chine orientale. Jusqu'où s'étend cette zone de race ou d'influence chame? Est-elle contiguë à la zone khmère ou, comme certaines observations le laissent supposer, en est-elle séparée par une zone intermédiaire de races différentes? Il serait bien hasardeux de donner aujourd'hui une réponse à ces questions 1. » On peut espérer avec M. Finot qu'elles seront prochainement éclairées d'une lumière nouvelle, grâce à une exploration linguistique et ethnographique de la presqu'île Indo-Chinoise. Alors pourra être déterminée, de façon plus rigoureuse, la curieuse histoire de ce peuple, autrefois grand, qui recut la double empreinte religieuse de l'Inde et de l'Arabie, et dont les misérables débris glissent, aujourd'hui, à l'heure même de leur entrée historique dans le monde occidental, à une paisible barbarie entre deux civilisations subies sans tendresse.

Religions. — On sait que deux religions se partagent maintenant les pays occupés par les Chams : 1° l'Islamisme, dont les sectateurs se donnent le nom de Chams banis <sup>2</sup> « fils

<sup>1.</sup> Louis Finot, Ecole française d'Extrême-Orient (Mission archéologique d'Indo-Chine). Rapport à M. le Gouverneur général sur les travaux de la Mission archéologique d'Indo-Chine pendant l'année 1899 (Hanoï, le 1er février 1900). — (Saïgon, Impr. coloniale). In-4, p. 6.

<sup>2.</sup> Arabe بنى bani « les fils », au cas oblique, pluriel fréquent

[de la religion] ou de Chams açalam¹ « Chams de l'Islam »; 2º un Brâhmanisme çivaïte corrompu, pratiqué par les Chams jāt² « Chams de race » ou Chams kaphirs ou akaphirs³ « Infidèles », descendants des anciens Chams qui n'ont pas voulu accepter la religion de Mahomet.

Islamisme. — L'islamisme (chîite? 4) que professent en Annam les Chams banis, sans contact avec leurs coreligionnaires, est rempli de pratiques païennes. Leurs imams, non seulement ne comprennent plus l'arabe, mais en ont presque oublié la lecture; ils se bornent à apprendre par cœur et à répéter, en prononçant à la malaise, les sourates « que leurs ancêtres ont récitées » 5. Le jeûne du mois de ramadhan 6, en cham ramvön, bulan ök « mois du jeûne », n'est observé

en arabe vulgaire pour أَبْن banūn, pluriel de إُبْن ibn « fils ».

- 1. Açalam, de l'arabe : اسلام islam « islamisme », « résignation à la volonté de Dieu ».
  - 2. Jāt, du sanscrit jāti « race ».
- 3. Kaphir, de l'arabe كافر kāfir « infidèle, incrédule ». Les Chams brâhmanistes ont complètement oublié le sens de ce mot par lequel ils se désignent habituellement.
- 4. Les Chîites (شينة parti, secte) rejettent les traditions admises par les Sunnites (radition [relative à Mahomet]), ils sont les partisans exclusifs d'Ali, gendre du Prophète. On les appelle encore Métoualis « adhérents d'Ali » ou 'Adelyat « partisans de la justice ». Les Persans et les musulmans de l'Inde sont Chîites.
- 5. Elles se réduisent le plus souvent à la récitation répétée de la التحاب fātiḥat el-kitāb « introduction, exorde du Livre», premier chapitre du Coran. Son importance est telle au yeux des musulmans qu'ils lui donnent encore les noms de « Chapitre suffisant » ou « Mère du Livre ».
- 6. « Lalune de Ramadhan, dans laquelle le Koran est descendu d'en haut pour servir de direction aux hommes... c'est le temps qu'il faut jeuner » (Cor., 11, 181).

que pendant trois jours; les ablutions sont très négligées et ceux qui les font se bornent à creuser un trou dans le sable et à faire le geste de puiser l'eau nécessaire ; les cinq prières quotidiennes sont rarement dites; la circoncision même n'est chez eux qu'une cérémonie purement symbolique 4.

Les rares exemplaires du Coran sont fort incorrects, mal écrits, le texte en est interrompu fréquemment par des indications liturgiques en cham ou même des formules étrangères à l'Islam. Le mot Coran n'est guère connu au Bình-Thuận; le livre sacré reçoit quantité de noms dont voici les principaux: Tapuk açalam « Livre de l'islam », Tapuk Mahamat ou Tapuk nöbi Mahamat « Livre du prophète Mahomet », Kitab elhamdu « Livre de la louange », Şakarai, mot

- 1. « O croyants! quand vous vous disposerez à faire la prière, lavez-vous le visage et les mains jusqu'au coude; essuyez-vous la tête et les pieds jusqu'aux talons » (Cor., v, 8).
- 2. Ce n'est même pas l'ablution avec de la poussière dite teyammam, recommandée par le Prophète quand on manque d'eau (Cor., 1v, 49; v, 9).

  3. « Observez avec soin les heures des prières... » (Cor., 11, 239).
  - 4. En cham kātan, arabe ختان khitān. Le Coran ne parle pas
- de cette opération que les Arabes subissent vers l'âge de sept ans. Les Chams Banis du Bình-Thuận, se rapprochant en cela des Persans qui ne circoncisent leurs fils que fort tard, présentent, vêtus d'un habit neuf, les jeunes gens qui ont atteint l'âge de quinze ans au Pô gru (= guru) ou chef des imams, pour être initiés. Le Pô gru, tout en récitant quelques versets du Coran, se borne à faire le geste de circoncire les jeunes hommes avec un couteau de bois. La cérémonie se termine par un festin offert aux imams et aux habitants du village par la famille des nouveaux
  - 5. عجمد nabi Mohammed. Tapuk, en cham, «livre, traité».

initiés.

6. Les Chams banis ne récitant guère que la fātihat, on n'est pas surpris de voir qu'un autre nom de ce chapitre, سورة الحمد surat el-hamd « chapitre de la louange », ait été appliqué par métonymie au Coran tout entier.

qui désigne également les livres magiques ou divinatoires 1.

De l'aveu même de deux hājis malais <sup>2</sup> de Chau-doc <sup>3</sup> venus au Bình-Thuận pour ramener leurs coreligionnaires aux vrais principes, il paraît impossible de ranimer une foi éteinte chez ces musulmans, dépourvus de tout zèle religieux, dont la résolution bien arrêtée est de s'en tenir à leurs errements traditionnels. Comme leurs frères brâhmanistes, les Banis en viendront bientôt à la seule récitation de formules de plus en plus écourtées, abandonnant franchement toutes les pratiques gênantes.

Au Cambodge, les Chams, tous mahométans, n'emploient pas l'expression Bani pour se désigner, le nom de race est seul usité. Sans être de chauds partisans de l'Islam, les Chams du Cambodge, en relations permanentes avec les Malais qui habitent les rives du Bas-Mékong, ont subi leur influence. Ces Chams se décident même à s'embarquer pour la Mecque, comme on a pu le voir à Phnôm-Penh en décembre 1899, où plusieurs d'entre eux sont partis, en compagnie de Malais et d'Hindous, pour accomplir ce pèlerinage que tout

1. De l'arabe (par l'intermédiaire du malais) : مسحر sahar « ensorceler »; سحّار saḥḥār « sorcier ». Étymologie populaire de Cakarāja?

2. جَاج ḥājj « pèlerin », « qui a accompli le pèlerinage de la

Mecque ».

3. Ou Châu-đôc (pron. tiâo doc), ville de 30.000 habitants, sur le Bassac, branche du Mékong. Chef-lieu de la province du même nom, dans la Basse-Cochinchine, à 220 kil. de Saïgon. Des Chams fortement dégénérés y vivent au sein de la population indigène annamite et cambodgienne. Ils se mêlent aux Malais musulmans et constituent la population des villages de Chau-Giang, Phum-Soai, Kattambang (canton d'An-Lurong); Ka-Côi, Ka-Kôki, Lamov, Sbaû (canton de Châu-Phu). Les Chams venus s'établir à Châu-đôc sur les bords du fleuve ont à peu près désappris leur langue et c'est à peine si quelques vieillards savent encore la parler.

bon musulman doit faire au moins une fois dans sa vie 1. Ce ne sont là que des faits isolés, les Chams du Cambodge sont hors d'état de causer à notre gouvernement les embarras que les musulmans de Java créent par leur fanatisme à leurs maîtres européens 2.

Brâhmanisme. — L'autre religion des Chams, pratiquée exclusivement en Annam, est un brâhmanisme çivaïte mêlé à des éléments divers. Son étude permettra d'établir nettement la part qui revient à l'hindouisme dans la religion de ces Chams qui se donnent, comme on l'a vu, le nom de Jāt ou Kaphirs, quand la langue religieuse remplie d'expressions sanscrites, lettre morte pour les prêtres et les indigènes, sera bien connue. Les prêtres invitent d'ailleurs volontiers les étrangers aux cérémonies de leur culte et seraient de précieux auxiliaires si toute leur science ne se réduisait à lire à grand'peine les prières rituelles et à suivre scrupuleusement des observances dont ils ne comprennent pas le sens. Ces prêtres, et tous les Chams d'aujourd'hui, ont complètement perdu le souvenir de la civilisation et jusqu'au nom de l'Inde; les dieux hindous des monuments ne représentent à leurs yeux que les images de leurs anciens rois; leur culte, quoique givaïte, est si fortement imprégné de pratiques qui se retrouvent chez les peuplades autochtones de l'Indo-Chine et dans la religion sinoannamite, que le nom de Çiva, souvent prononcé au commencement des prières, leur est absolument étranger. L'adoration

<sup>1.</sup> Cor., 11, 153, 154, 192, 193; 111, 91; v, 2, 95, 96; xxII, 25.
2. Il y a à Java 12 à 15.000 Arabes de l'Yémen dont les intérêts sont défendus par un consul ottoman en résidence à Batavia. Les Hollandais surveillent de près ces Arabes qui sont d'ardents propagateurs de leur foi. — Sur les intrigues du consul turc à Batavia, voyez Van Oordt, De Nederlansche Koopman in de landen van den Islam, Leide, 1899, n° 31; la Vossische Zeitung d'Amsterdam, n° 419 du 8 septembre 1898; et surtout l'article Islam und Arabisch dans Martin Hartmann: Der islamische Orient, Berlin, Wolf Peiser, 1899, in-8°.

de Çiva sous forme de linga était pourtant le substratum de la religion chame, mais, dans le cours des siècles, les noms des rois, qui lui élevèrent autrefois des temples ou qui encouragèrent son culte, survécurent seuls et finirent par remplacer définitivement le nom du dieu de la religion primitive. Il semble même que les légendes religieuses des Chams s'effacent aussi. Selon toute apparence, le temps est peu éloigné où leur religion deviendra purement rituelle.

Les légendes chames, dans leur état actuel, ne peuvent guère servir à l'instruction religieuse des Chams et encore moins permettre d'y rechercher des traits propres à identifier les dieux, ou plutôt les rois divinisés chams, à ceux du panthéon hindou. C'est donc ailleurs qu'il faut porter les investigations.

Le culte cham, pour si corrompu qu'il soit, se rattache étroitement au brâhmanisme; les rites sacrés nous dévoileront peut-être ce que les légendes ne peuvent nous faire apercevoir. Un exposé des survivances de l'hindouisme, d'un caractère très précis, viendra à l'appui de ce que nous avançons.

Citons au hasard: l'adoration du linga et de Nandi<sup>2</sup>, les bains de purification, le rinçage de la bouche après le sacrifice, l'initiation religieuse « qui est une nouvelle naissance », l'habitude d'appliquer une feuille d'or sur la bouche des morts « pour leur assurer l'immortalité » ³, l'emploi du chapelet, de l'herbe kuça 4 (en cham ralan 5), et de la conque sacrée

2. Le taureau blanc de Civa; les Chams l'appellent Kapila « le

roux » = la vache (en sanscrit).

<sup>1.</sup> Inscriptions sanscrites de Campå et du Cambodge, 2º fascicule, p. 20. Il en était de même au Cambodge.

<sup>3. «</sup> L'or est la réalité », il est le seul vrai métal, et à ce titre il est aussi l'immortalité, la seule vie réelle... (S. Lévi, La Doctrine du sacrifice dans les Brâhmanas, p. 164).

Poa cynosuroides, Linn.
 Saccharum spicatum, Linn.

aux cérémonies, les oblations au feu, l'horreur des fautes rituelles, la coutume d'inviter les dieux individuellement à venir consommer les offrandes, la cabane de feuillage qui représente la maison du sacrifiant, le nord-est considéré comme la région sacrée, les mantras qui accompagnent les rites, les noms donnés aux prêtres qui sont comme un reflet de la religion védique<sup>1</sup>, le geste rituel qui consiste à réciter une invocation à Civa — incomprise du reste — en touchant les phalanges alternativement avec le pouce et l'index de la main droite, etc., etc., sont des éléments manifestement hindous.

A côté de ces choses purement indiennes vit un monde de pratiques et d'idées qui leur sont tout à fait étrangères : il suffit d'indiquer les rites agraires dont la trace subsiste chez les Malais; les interdictions sacrées (tabun) 2 qui paraissent empruntées, comme le mot, aux religions polynésiennes; les sacrifices de buffles offerts également par les Népalais et les sauvages de l'Indo-Chine<sup>3</sup>; la coutume de garnir le fond du cercueil avec des plantes aromatiques, la cime ou la feuille du bananier, avant d'y déposer le cadavre, qui existe chez les Laotiens<sup>4</sup>, les Khmers et les Annamites; l'emploi de pa-

1. M. Barth a fait d'intéressantes remarques sur l'introduction des termes consacrés du rituel védique dans le culte de Civa. Voir: Inscriptions sanscrites de Campa et du Cambodge, 1er fascicule, p. 20 et 2° fascicule, p. 20.

2. Dieng des Ba-Hnars et des Sedangs in P. Dourishoure, Les sauvages Ba-Hnars... 3° éd., Paris, Téqui, 1894, in-12, p. 60-61. Ce mot est écrit deng à partir de la p. 217.

3. On peut lire une très curieuse description de ces sacrifices de buffles chez les Ba-Hnars ou Bannars (P. Combes) dans la Lettre de M. Combes, missionnaire apostolique, à MM. les Directeurs du Séminaire des Missions Etrangères (Cankeusam (Annam)), le 29 septembre 1853); publiée par les Annales de la Propagation de la Foi, 1854 et donnée en appendice de l'ouvrage de P. Dourisboure, cité plus haut, p. 326-327.

4. Lieutenant-colonel Tournier, Notice sur le Laos français,

Hanoi, Schneider, 1900, in-4.

piers couverts de figures magiques <sup>1</sup> et la prédiction de l'avenir au moyen de trois sapèques et d'une écaille de tortue, pris aux Sino-Annamites, et, pour terminer, les pajao, kain yan, thrvak ou çrvak rija, prêtresses qui se retrouvent chez les Bahnars et les Sedangs <sup>2</sup>.

L'examen attentif de la littérature religieuse et surtout des rituels fournira le moyen de multiplier les rapprochements; c'est dans ce but que j'ai mis à profit un séjour de plusieurs mois au Bình-Thuân, au milieu des Chams, pour recueillir, pour la première fois, une collection des textes les plus importants des Kaphirs.

#### Ce sont:

- 1° La liste des dieux qu'on doit inviter à chaque sacrifice et qui sont l'objet d'un culte suivi;
- 2° Les hymnes chantés dans toutes les communautés chames;
  - 3º Les prières des grandes fêtes;
  - 4º Les chants du mödvön (ministre officiant);
- 1. Les Hindous s'en servent aussi, mais les dessins de certaines figures magiques chams sont visiblement empruntés aux Annamites.
- 2. « La Bo-jaou est la pythonisse, ou, si l'on veut, la sorcière officielle d'un village... Le sauvage a dans la Bo-jaou une confiance sans hornes. Elle est censée savoir beaucoup de choses cachées au reste des mortels; elle voit les Esprits, elle est en relation avec eux; elle connaît l'avenir... Quelqu'un est-il malade, la Bo-jaou sait d'où vient la maladie, ce qu'il faut faire pour l'éloigner. Elle indique les superstitions requises pour obtenir le succès d'une affaire, les sacrifices nécessaires pour éviter un malheur. Chaque Bo-jaou a son Grou, son démon particulier. C'est à lui qu'elle s'adresse pour apprendre les choses cachées sur lesquelles on vient l'interroger (p. 172)... [Une bo-jaou] renonça à son Grou et à la pierre qui était son fétiche... (p. 174). [Pour découvrir l'auteur d'un crime ou délit] les intéressés vont trouver la Bo-jaou ou le Bo-jaou, car on rencontre aussi, quoique rarement, des hommes qui exercent cet infâme métier » (p. 217). P. Dourisboure, Les sauvages Ba-Hnars.

- 5º Les prières de la recherche du bois d'aigle;
- 6° Les rituels funéraires de Phan-Rang et de Phan-Rí;
- 7º Les prières de purification des os nobles après l'incinération;
  - 8° Les abstinences des prêtres.

Les Hymnes aux divinités chames sont dans la mémoire de tous les prêtres; on les chante plusieurs fois de suite pendant les cérémonies. Le commentaire qui précède chaque hymne, composé par un prêtre de Phan-Rang, contient à peu près tout ce que les Chams savent de leurs divinités.

Les Prières des grandes Fêtes sont tirées d'un manuscrit sur olles 2 dont chaque prêtre possède un exemplaire. Il renferme l'ensemble des formules récitées aux grandes fêtes annuelles et à l'occasion des cérémonies d'ordination des prêtres. Ces prières contiennent de longs passages en sanscrit dénaturé et en cham mêlé de sanscrit. L'écriture, assez soignée, est moins anguleuse que dans les manuscrits écrits au pinceau ou au calame, ce qui tient à la difficulté de tracer, sans briser les feuilles de palmier, des traits droits au stylet; la copie donnée ici a été faite sur un exemplaire, provenant de Phan-Rí, que possède l'École française d'Extrême-Orient.

Les Prières du Mödvön, ministre officiant dont il sera parlé plus loin, m'ont été communiquées par le mödvön Broch, du village de Palĕi Cók Lan Hip Le (plaine de Phan-Rang). Ces prières varient de village à village.

Les Prières de la recherche du bois d'aigle sont plutôt des incantations que prononce celui qui dirige la recherche de ce bois et ses compagnons; une description du bois d'aigle et quelques détails sur ce rite tombé en désuétude depuis

<sup>1.</sup> Une allusion à Sîtâ est sans doute la preuve qu'il existait une version chame du Rāmāyaṇa.

<sup>2.</sup> Feuilles du Borassus flabelliformis, Murr. ou du Rhapis flabelliformis, L'Hér. (Palmiers). Tamoul olai, malayalam ola.

l'arrivée des Français (1888), forme l'objet d'une notice.

Les Rituels funéraires présentent cette particularité curieuse que l'invocation introductive sanscrite à Çiva est suivie des lettres de l'alphabet cham rangées d'abord dans l'ordre alphabétique indien et ensuite de la dernière à la première lettre, formant ainsi un alphabet renversé complété par les combinaisons de consonnes de l'écriture chame. On a alors un tableau complet des signes, auquel manquent les consonnes ajoutées qui n'ont dû être introduites que fort tard dans l'alphabet cham. Le Rituel funéraire de Phan-Rang est terminé par seize figures magiques coloriées destinées à être placées dans le cercueil ou les linceuls pour être incinérées avec le mort. Le Rituel funéraire de Phan-Ri ne contient pas de figures magiques; il présente d'assez notables différences de rédaction et est complété par un certain nombre de formules magiques. La langue de ces rituels est généralement claire, excepté dans les passages, par trop concis, où le rite est expliqué. On peut supposer que ces fragments proviennent d'anciens traités (sakarai) où l'ordre des cérémonies était minutieusement décrit, et que les prêtres prétendent avoir été brûlés pendant les guerres annamites qui ont amené la destruction du royaume de Campā.

La Prière de purification des os nobles après l'incinération, et un petit texte sur les Abstinences des prêtres terminent ce recueil.

Le texte cham est la reproduction fidèle des manuscrits dont je me suis servi. Les corrections au texte ont été renvoyées en note. A défaut de caractères chams une transcription signe à signe, très simple, a été adoptée et pour en faciliter l'intelligence, divers alphabets, des spécimens d'écriture et plusieurs fragments des manuscrits édités ont

<sup>1.</sup> V. Aymonier, Gramm. chame, p. 13.

été reproduits en phototypie et transcrits d'après le système suivi dans ce mémoire. La lecture du cham, à part quelques ressemblances de lettres sans importance, présente moins de difficultés que d'autres écritures de la même famille, du cambodgien par exemple.

Les présentes Recherches sur les Chams ne sont qu'un essai et je me suis borné à livrer des documents sans avoir la prétention de résoudre d'obscurs problèmes. L'importance historique de ces documents, d'ailleurs tous inédits, n'est pas douteuse. Leur publication, s'ajoutant à la remarquable étude de Bergaigne sur la religion des Chams d'après les inscriptions, jettera un jour nouveau sur le dernier stade de déformation religieuse d'un peuple en voie de disparaître. Mon Mémoire n'a rien d'une œuvre définitive; je crois cependant devoir avertir que je me suis toujours attaché, avec le plus grand soin, à ne pas tirer des témoignages plus qu'ils ne contiennent réellement, surtout quand ils ont pour base des textes écrits dans une langue encore mal connue. Résumant les principaux résultats obtenus, il sera, je l'espère, de quelque utilité à ceux qu'intéresse la question des langues et des religions de l'Indo-Chine; il apportera aussi une utile contribution à la connaissance plus intime d'un peuple de civilisation indienne intéressant entre tous.

Il m'est particulièrement agréable de terminer cette introduction en adressant à M. Finot, directeur de l'École française d'Extrême-Orient, mon cher maître et ami, dont les conseils et les encouragements ne m'ont jamais manqué, l'hommage de ma profonde gratitude et de ma respectueuse affection. Que M. Odend'hal, résident de France à Phan-Rang, qui s'est tant intéressé à mes recherches et les a facilitées de tout son pouvoir, me permette aussi de lui en exprimer ici toute ma reconnaissance et veuille bien accepter mes vifs remerciments.

Antoine Cabaton.

Phan-Rang (Annam), 8 juin 1900.

## NOTICES

#### DIVINITÉS MASCULINES ET DIVINITÉS FÉMININES

D'après le Pô Adhja<sup>2</sup> de Phan-Rang, les grandes divinités chames se divisent en deux groupes : les divinités musculines et les divinités féminines. C'est à elles seules que l'on rend un culte aux fêtes solennelles de Katē et de Cabur<sup>3</sup>; elles ont le pas sur les autres divinités nommées dans les hymnes et les textes religieux.

Les grandes divinités masculines sont au nombre de trois : 1° Le Pô Yan Möh, Mö ou Amő 4, créateur de toutes choses

- 1. Pour la prononciation des mots chams, voir Les Principes de lecture.
  - 2. Grand-prêtre. Prononcez: Adhia.
  - 3. Prononcez: Tiabour.
- 4. Mahādeva (= Çiva)? L'examen des textes montre clairement que les Chams ont une tendance marquée à expliquer, par des mots de leur langue, les termes sanscrits dont le son s'en rapproche quelque peu. Ainsi les Chams traduisent constamment nömöh (= namas « hommage à ...»), par nömő « traces »; jvā lan (= jvāla « flamme »), par jvā « unique, isolé », lan « village », village isolé; Ja dī kröm (= yat + krama + m = yathākramam « en ordre, successivement »), par ja « eau », dī « de », kröm « bambou », suc de bambou! etc. Les mots arabes ont subi le même sort. C'est ainsi que nöbi tiré de si nabi « prophète » est couramment confondu avec nöbhi, mot d'origine indienne équivalant à Pô « seigneur » (= skt. nābhi « ombilic, centre, chef »), et traduit par « chef ». Les interprétations de ce

et censeur des dieux. Il a la propriété, qu'il partage avec le Pô Ovlah (Allah), de changer de corps et de prendre toutes les formes qu'il veut pour ne pas être reconnu;

2º Le Pô Jāta qui émane du dieu précédent, dieu des régions célestes;

3º Le Pô Ovlaḥ, dieu indéterminé, incorporel, créateur du Pô Raçullak et du Pô Latila, et résidant à Mökaḥ (La Mecque). Il a été créé par le Pô Ovlaḥuk, père du nöbi Mahamat¹.

Les divinités féminines sont :

Pô Inő Nögar ou Pô Yan Inő Nögar Tahā « la grande déesse Mère du royaume <sup>2</sup> » est la plus puissante divinité des Chams;

genre sont encore facilitées par la fréquence en cham de l'aphérèse et de l'apocope. Pour en revenir à Pô Yan möh, mon sentiment est que möh devenu mő a pu être pris pour l'aphérèse de amő « père » qui complète assez bien l'idée de Pô Yan « Seigneur Dieu » en Pô Yan Mő « Seigneur Dieu père », alors que mő ou möh n'est probablement que l'apocope de möhő (=mahā « grand ») qui jointe à Yan « dieu, divinité » permet de restituer sans peine la forme Mahādeva, un des noms de Çiva.

1. Ovlah = الله Allah « Dieu ».

Ovlahuk = اللَّهُ Allaho, le même mot vocalisé.

Latila = 4 1 Y la elaho, « point [si ce n'est] Dieu ».

Des trois mots de l'invocation arabe:

« Il n'y a pas d'autre Dieu que Dieu », les kaphirs ont fait trois divinités.

resoulo 'llahi « en- وَسُولُ ٱللَّهِ resoulo 'llahi «

voyé de Dieu », titre donné à Mahomet.

2. Je me suis efforcé de montrer comment le nom de Po Yan Amő avait été tiré de Mahādeva. Le même procédé peut être appliqué au nom de Pô Yan Inő Nögar Tahā, on aurait alors \*nagara Mahādevī « la grande déesse (Devī) du royaume ». En effet Yan « divinité » répond vraisemblement à Devī « épouse de Çiva, Durgā », Inő Nögar à nagara « ville, civitas », tahā, enfin, à mahā « grande ». Cf. l'expression inő nögar contractée en nagara à inő garai que les Chams expliquent par « mèrè des dra-

elle est souvent mentionnée dans les Inscriptions du Campā. Elle naquit des nuages ou de l'écume, — car le mot aih qui désigne en cham le lieu où elle a pris naissance, a ces deux significations. — Ses 97 maris, parmi lesquels le plus illustre fut Po Yan Amő « le dieu Père », lui donnèrent 38 filles, objet d'un culte suivi dans l'ancien Campā. Po Inő Nögar se nomme encore Muk juk « la dame noire — Kālī » et Patâ Kumĕi « la reine des femmes — \*strīrājñī ». Elle créa le riz, amena l'abondance et favorisa l'agriculture. Son temple, qui renferme sa statue, existe encore à Nha-Trang (en cham Ija Tran, la Kauthara des Inscriptions), mais les Chams, depuis la ruine de leur pays, ne vont plus guère à Nha-Trang, les Annamites sont maîtres du temple et présentent seuls leurs offrandes à la déesse.

Les Banis ou musulmans révèrent aussi Pô Inő Nögar; ils pensent qu'elle n'est autre que Pô Havah ou Ève, et Pô Yan Amő n'est pour eux que Pô Adam, le père des hommes.

De ses premiers maris Pô Yan Inő Nögar eut de nombreuses filles dont :

Pô Nögar Darā (Tārā?): elle a un bumon à Mong-Đưc, dans le sud de la vallée de Phan-Rang. Cet édicule qui porte le nom de bumon Pô Darā est situé dans les rizières dites Hamū Aran.

Pô Bja Tikuh '« la reine Souris »: son temple est à Pajai (Pho-Hai), près de Manthit (Phan-Thiêt); il est connu sous le nom de bumon Pô Bja Tikuh.

Tārā Nai Anaiḥ « dame Tārā la Mineure »; elle est d'une naissance moins illustre que les précédentes. L'édicule consacré à son culte se nomme bumon Anaiḥ; il est bâti à Mong-Đưc, sur les rives du Kron-Biyuḥ « rivière du Crocodile ».

1. Serait-ce Ganeça qui a pour emblème la souris?

gons » et qui n'est en réalité que le composé sanscrit nāgarāja « le roi des serpents » ou encore nāga + rakṣa.

Pô Ṣaḥ Anaiḥ et Pô Nögar Gahlå ne sont que la même divinité, fille de Pô Inő Nögar et de Pô Yaṅ Möḥ, son 38° mari. Elle a deux statues qui ont été faites après sa mort : une de pierre qui est dans les tours chames de Pajai (Pho-Hai), près Manthit (Phan-Thiêt), nommées à cause de cela Kalan Ṣaḥ Anaiḥ « temple de Ṣaḥ la Mineure »; l'autre en bois d'aigle à Parik (Phan-Rí) dans un édicule ou bumon situé auprès d'un endroit appelé Quan Mia par les Annamites et dont je n'ai pu savoir le nom cham. Voilà pourquoi cette divinité s'appelle Pô Ṣaḥ Anaiḥ à Phan-Thiêt et Pô Nögar Gahlå à Phan-Rí.

Toutes ces divinités sont restées vierges. Ce sont les seules filles de Pô Inő Nögar Tahā qui reçoivent encore un culte dans les régions qui s'étendent de Nha-Trang à la frontière de la Cochinchine actuelle. Mais Pô Nögar Tahā, assurent les Chams, en eut beaucoup d'autres qui toutes virent le jour à Nha-Trang et furent adorées dans un district spécial de l'ancien empire de Campā. Ces divinités sont malfaisantes; les sacrifices qu'on leur offre n'ont pour but que de les apaiser. Ils servent aussi de remèdes prophylactiques contre les maladies qu'elles pourraient envoyer aux humains pour les tourmenter.

### Pajå Yan. — Pajå céleste.

C'est une femme de trente ans, sa filiation est inconnue et l'on ne connaît aucune image qui la représente. Elle n'a aucune forme particulière sous laquelle elle se manifeste, on la convie à tous les sacrifices.

Cette divinité est la grande dispensatrice du bonheur; elle guérit les malades et console les affligés.

Les sacrifices qu'on lui offre ne doivent se composer que des produits de la terre : riz, bananes, grenades, cocos, etc. Le jour favorable pour lui offrir une oblation est le premier jour de la lune décroissante. La Paja Yan habitait autrefois la terre; elle ressuscitait tous les morts; le Pô Jātā, dieu du ciel, fatigué de cette dérogation constante aux lois éternelles, la fit monter vivante dans la lune.

Elle n'a plus le pouvoir de rappeler les morts à la vie, mais elle a le loisir de donner le bonheur et la santé.

La face de la Paja Yan se voit nettement dans la lune quand celle-ci est dans son plein. Son nom Paja Yan serait pris dans le langage élevé comme synonyme de lune, mais jusqu'ici je n'en ai pas rencontré d'exemple dans les livres chams.

Les éclipses de lune se produisent quand le soleil passe devant la lune. La Pajà Yan étant l'inférieure de la divinité solaire Pô Aditjak (skt. āditya), elle se prosterne devant le soleil et c'est là ce qui fait l'éclipse.

Les éclipses de soleil sont un acte d'hommage de la divinité solaire Pô Aditjak à la divinité du ciel Pô Jātā<sup>1</sup>. Les jours d'éclipse sont fastes et sont l'occasion de sacrifices.

Après la mort les âmes des justes s'élèvent jusqu'à la lune pour saluer la Pajà Yan.

Cette légende m'a été contée par un mödvön de Phan-Rang; elle est acceptée par quelques Chams, mais d'autres la contestent absolument et lui substituent la suivante:

« Une femme se promenant dans un bois tua une nichée de serpents, puis elle guetta le retour de la mère des serpents. Celle-ci, voyant ses petits morts, se mit à la recherche de l'arbre phun jrai², en mâcha la feuille et cracha sur ses petits qui revinrent à la vie. A la vue de ce prodige, la femme s'empressa de cueillir une branche de l'arbre jrai et la planta derrière sa maison. Un jour, avant de sortir, elle recom-

Pô Jātā s'appelle aussi Pô Debatā Çvör ou Thvör (= devatā svarga).

<sup>2.</sup> Ficus Bengalensis, Linn. (Ann. cây da). Une décoction de l'écorce de cet arbre (skt. vața) est très employée dans l'Inde pour le pansement des plaies.

mande à ses enfants de ne pas uriner sur l'arbre qui disparaîtrait si cette irrévérence était commise. Les enfants voulurent essayer et urinèrent sur l'arbre, et quand leur mère revint, elle aperçut l'arbre s'élevant de terre. Elle voulut le rattraper, mais elle fut enlevée avec lui dans la lune avec le chien noir qui l'accompagnait. Cette bonne femme, qu'on peut voir dans la lune, n'a aucun pouvoir sur les hommes. »

#### Pô Yan Darī1.

Pô Yan Darī (skt. darī « cavité, caverne »?), déesse de la maladie, habite les cavités, les grottes, les antres ou les fourrés de la montagne et plus particulièrement là où l'on voit des cairns artificiels, dans les endroits très épais des bois que les Chams appellent tuh glai. On représente cette divinité sous la forme d'une pierre debout sur laquelle on trace un trait blanc horizontal, « pour figurer la bouche », disent les indigènes.

Pô Yan Darī apparaît en songe à un individu — généralement un vieillard — et lui fait voir la pierre qu'il doit choisir pour la représenter, le lieu où elle entend être révérée et recevoir des sacrifices.

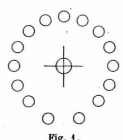
Le lendemain, l'individu va chercher la pierre qu'il a vue en songe, trace la raie horizontale prescrite, dresse la pierre, si le lieu est celui que la Pò Yan Darī a indiqué, ou la transporte si la pierre n'est pas à cette place.

Autour de cette pierre dressée sous un arbre, on débroussaille un espace circulaire dont le diamètre n'est pas fixé. La pierre étant dressée comme centre, on dispose autour d'elle un cercle de pierres quelconques, non reliées entre elles, en

1. Elle guérit la fièvre infantile à Phan-Rí où son culte, décrit par M. Aymonier, diffère notablement de celui qu'on lui rend à Phan-Rang.

ménageant une ouverture pour permettre d'entrer dans cette sorte d'enceinte.

Le tout s'appelle tanöh yan, « enclos sacré » 1.



L'arrangement des pierres s'effectue sous la direction de celui qui a eu le songe miraculeux; puis il offre un sacrifice composé de :

Deux poulets, cinq tasses de riz cuit, cinq feuilles de bétel, une tasse d'alcool.

Quand on va dans la forêt, il faut désormais offrir un sacrifice à la Pô Yan Darī en passant devant le tanöh yan. On choisit d'abord un jour favorable, c'est-à-dire le 1er, 2e, 3e ou 4e jour de la semaine chame. Le sacrifice comporte deux poulets tués le jour; le rite défendant de tuer la nuit. Le matin, le sacrifice est offert au sud. Midi et la nuit sont des moments défavorables.

Ceux qui redescendent de la montagne se contentent d'ajouter une pierre à l'enceinte du tanöh yan qui doit alors prendre la forme suivante en augmentant toujours vers l'extérieur':



Fig. 2.

1. Quelques Chams écrivent tanök yan.

2. Dans ses voyages en Indo-Chine, M. Odend'hal, résident de

#### **PRÊTRES**

Les prêtres chams proprement dits forment la caste des basaih '(skt. upāsaka, °sikā); elle élit à vie trois grands-prêtres qui reçoivent le titre de pô adhia ou pô dhia (skt. upādhyāya) et deviennent les prêtres des trois grandes divinités : Pô Yan Inő Nögar, Pô Klon Garai et Pô Rāmē.

La qualité de basaih se transmet héréditairement par les hommes, mais les membres de cette caste qui n'embrassent pas la prêtrise peuvent choisir la profession qui leur platt. Ils ne sont alors astreints à aucune des abstinences religieuses des prêtres.

Dès l'âge de dix ans, les enfants basaih sont exercés aux manipulations traditionnelles; ils apprennent à lire dans les rituels qu'ils doivent savoir par cœur. Après leur consécration, qui a lieu lors qu'ils ont atteint vingt-cinq ans révolus, les

France en Annam, a souvent rencontré des cairns dans la forêt, au long des sentiers; c'est une superstition commune aux Khas et aux Laotiens. Aux uns on ajoute des pierres en passant, sur les autres on dépose des feuilles cueillies quelques pas auparavant. M. Odend'hal n'a jamais pu obtenir d'explication satisfaisante du fait, on lui a toujours répondu que ces tas de pierres étaient la demeure d'un phi (génie).

Les Annamites lui ont donné une explication plus fantaisiste : ces cairns seraient des témoins des grandes expéditions annamites au-delà de la chaîne. A un point donné, en allant, au moment de franchir la montagne, tous les soldats devaient déposer une pierre au même endroit. En rentrant — on passait par le même chemin — chaque homme reprenait un caillou de telle sorte que le nombre des pierres des cairns représenterait exactement le chiffre des pertes des expéditions militaires de l'empire d'Annam!

1. Prononcez: batchiè. Forme de bandya, vandya, « bonze ». Banhra au Népal? Cf. le khmer: batchiei et le siamois basika « religieuse, bonzesse ».

NOTICES 23

nouveaux prêtres se marient, sans être obligés d'épouser une femme de leur caste.

Le costume des basaih se compose d'une robe blanche — c'est une simple pièce de coton enroulée autour des reins qui tombe jusqu'aux pieds — maintenue par une étroite ceinture en passementerie brun et rouge; d'une tunique longue en coton blanc, sans col, échancrée à la gorge et se fermant à l'aide de cordons et d'un turban blanc formé d'une bande de toile à franges rouges, qui cache les cheveux longs noués en chignon sur le sommet de la tête. Les basaih gardent la moustache et la barbiche. Dans les cérémonies, les basaih portent une mitre blanche à broderies rouges et bleues et un anneau de cuivre ou d'or à gros chaton.

Les camenei <sup>1</sup> forment une caste inférieure à celle des başaih qui se confond avec celle des kathar ou kadhar (skt. udgātar?). Les camenei sont des diacres soumis aux başaih, chargés de l'entretien des temples, gardiens des ustensiles sacrés. Ce sont eux qui habillent les divinités et qui disposent les offrandes dans l'ordre traditionnel.

Les kathar chantent les hymnes en s'accompagnant sur un violon à deux cordes.

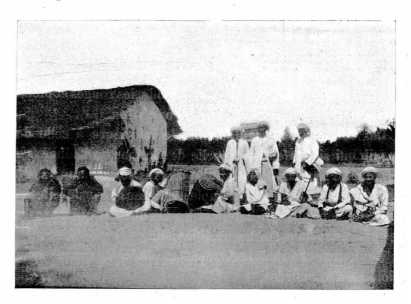
Le mödvön<sup>2</sup> est un ministre officiant qui tient sa fonction de son prédécesseur; il n'appartient à aucune caste. Convié à

<sup>1.</sup> Prononcez tiam'neil. Ce mot qui s'écrit encore samenĕi vient peut-être du pāli samaṇa, sanscrit cramaṇa « ascète », « moine bouddhiste ». Ces camanĕi évoquent le souvenir d'une classe de prêtres buddhistes qui paraît avoir existé dans l'organisation religieuse de l'ancien Campā brâhmaniste comparable à la caste des bakus brâhmanistes qui remplissaient et remplissent encore certains offices religieux à la cour du roi buddhiste du Cambodge. L'existence du buddhisme au Campā est du reste attestée par les Inscriptions et par un passage de l'historien tibétain Târanâtha, qui mentionne cette contrée parmi les royaumes kokis ou buddhistes de l'Indo-Chine.

<sup>2.</sup> Prononcez: meûdoun.

toutes les cérémonies domestiques avec la pajà ¹ ou prêtresses, il offre des sacrifices aux divinités pour demander la guérison des malades ou prédire l'avenir. Il chante en frappant avec les mains sur un tambour plat à une face.

Les basaih, les camenei, les kathar et les mödvön observent certaines abstinences; ils portent tous le costume blanc, mais la tunique du mödvön est fermée avec des boutons.



4 5 9 10 11 12 Fig. 3<sup>2</sup>.

En dehors des prêtres, il existe encore chez les Chams les prêtresses, devineresses ou pythonisses suivantes :

- 1º La pajå.
- 2º La kain yan « celle qui est autour des divinités », sup-

1. Prononcez padiao. 2. Prêtres chams du Bình Thuận. 1-2, Musiciens laïcs; 3, Mödvön; 4-5 et 10, Kathars; 6-8, Başaih; 9, Pajå; 7, Pô Adhja; 11-12, Cameněi. pléante bénévole de la pajà. Assistée d'un mödvön, elle présente en dansant les offrandes aux divinités.

3º Les rija, raja çrvak ou thrvak rija¹, prêtresses de famille, communes aux brâhmanistes et aux musulmans.

Toutes ces prêtresses, excepté les rija, observent les absinences des başaih.

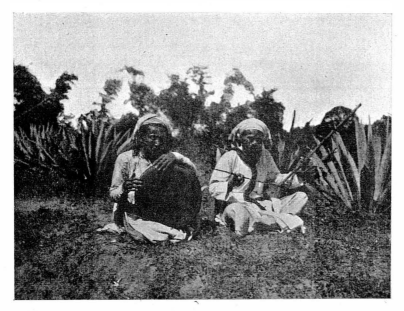


Fig. 42.

#### Initiation du Mödvön.

Le Mödvön, auxiliaire indispensable de la pajå, n'appartient pas à la caste sacerdotale; c'est un ministre officiant qui peut entrer en fonctions à l'âge qui lui plaît, à la condition d'avoir été initié par un Mödvön en exercice qui, après lui avoir appris à jouer du baranön, sorte de tambour plat à

<sup>1.</sup> Prononcez ridia, radia, croua'.

<sup>2.</sup> Mödvön et Kathar.

une face, lui enseigne les formules magiques et les chants rituels spéciaux de son nouvel office. Aussitôt consacré, le nouveau mödvön peut chercher une clientèle parmi les habitants de son village soit en prédisant l'avenir, soit en guérissant les malades au moyen d'incantations.



Fig. 51.

Avant la cérémonie d'initiation le Mödvön offre un sacrifice composé de :

Un bouc;

Trois coqs;

Un plateau chargé de trois rangs de chiques de bétel superposés;

Un petit plateau de feuilles de bétel.

1. Pajå.

Ce sacrifice est destiné à apaiser les patra patra (pitris, mânes des parents défunts) et les prók (mânes des enfants mort-nés).

Le Mödvön tranche le cou du bouc, qu'une femme dépouille, vide et fait bouillir tout entier dans une marmite avec de l'eau, du poivre, du sel, de l'ail, des oignons, de la saumure de poisson, du tamarin et du piment. Quand la chair est presque cuite, la femme coupe les quatre pattes de l'animal, en retire la chair adhérente, pile les os restants dans un mortier et remet le tout dans la marmite avec une certaine quantité de ñam bvā (Arum esculentum). Après cuisson complète, cette cuisine est répartie sur 37 plats, pour être offerte aux divinités.

On dispose en outre:

Deux plateaux de gâteaux de riz gluant;

Une tasse de sel en gros fragments;

Les trois coqs rôtis, découpés, et placés sur cinq plats de riz. Ils sont offerts à Pô Inő Nögar et à ses filles.

Puis le Mödvön, ayant près de lui le postulant, mange une petite partie des mets offerts, se lave la bouche avec de l'eau, mord un cristal de sel, avale trois grains de riz trempés dans l'eau sucrée, se lave de rechef la bouche, avale encore trois grains de riz et termine ce repas rituel en mangeant trois bouchées de bouc avec un peu de saumure. Il se lave la bouche pour la troisième fois, croque de nouveau du sel et chante, en s'accompagnant du baranon, le daā patrī, « invitation aux pitris », pendant que le postulant distribue les gâteaux aux assistants. Le Mödvön, après avoir franchi un talus de rizière, chante enfin le panvöc hvak laçĕi, « paroles pour manger le riz », et confère au postulant le titre de mödvön.

La cérémonie, comme toutes les fêtes chames, se termine

par un repas aux frais du nouvel initié auquel sont conviés les başaih, les paja, les imoms musulmans et une nombreuse affluence de parents et d'amis, et où l'on consomme le reste des oblations.

#### Pajå.

La pajå (pron. padiao) est une prêtresse, ou plutôt une prophétesse astreinte au célibat, qui existe non seulement chez les Chams, mais chez plusieurs peuplades de l'Indo-Chine'. Il y en a une en moyenne par quatre à cinq villages. Une pajå qui aurait des relations avec un homme se verrait immédiatement frappée avec son complice; il y eut, autre-

1. Voir la note 1, p. 10.

«Il est... un personnage réputé interprète infaillible des Esprits, et dont les décisions, reçues comme des oracles, deviennent des règles universelles de conduite : on l'appelle Beiaou. Cette espèce de pythonisse, car c'est toujours une femme, joue un rôle et exerce une influence vraiment extraordinaire dans toutes ces contrées. A peu près chaque village a une Beiaou, et quelquefois plusieurs; elles ne jouissent pas toutes d'une égale réputation... L'investiture de la pythonisse est une œuvre du ciel et non de la terre. Un beau jour, elle est ravie par un Esprit qui lui communique des secrets et des pouvoirs tout divins, avec la mission d'éclairer et de secourir ses semblables; dès lors elle est Beiaou; c'est elle-même qui annonce cette transformation surnaturelle, et une simple affirmation de sa part est acceptée comme une preuve irrécusable. Elle commence incontinent l'exercice de ses fonctions et depuis c'est à elle que le sauvage s'adresse toujours, quand il est éprouvé par un malheur quelconque; elle sait lui en dire les causes...; elle peut même lui indiquer des remèdes efficaces...»

« Si la sécheresse ou les pluies compromettent les moissons, si la tempête menace de tout bouleverser, c'est encore à la pythonisse qu'on a recours. » Lettre de M. Combes, missionnaire apostolique..., pp. 327-330 de l'édition Téqui (Appendice au livre du P. Dourisboure, Les sauvages Ba-Hnars).

fois, de nombreux exemples de cette vengeance céleste mais on n'a pu m'en spécifier aucun.

Le recrutement de la pajå se fait de la manière suivante : quand une pajå devient vieille, ou sent sa fin approcher, elle offre un banquet à toute sa famille et aux notables, un jour faste du premier mois de l'année chame (avril-mai). Cette fête s'appelle yan trun pvöc « prier la divinité de se révéler ».

Avant de commencer le repas, la pajå entre en extase, se congestionne, se met à trembler et désigne la jeune fille qui doit lui servir de coadjutrice, en attendant qu'elle lui succède. Cette jeune fille prend alors le nom de mönvis asit anök söh « enfant qui est le bonheur du genre humain ». Elle s'agenouille devant la pajå, se met à trembler et va chez ses parents prendre un plateau portant quinze feuilles de bétel, une tasse d'alcool et deux œufs. Elle l'apporte chez la pajå et le lui offre en signe d'entier acquiescement.

La pajå, dénouant sa ceinture, l'enroule en turban autour de la tête de son auxiliaire. Celle-ci devra désormais se parer de ce turban dans les cérémonies. La pajå convie ensuite les assistants au repas préparé. Elle-même et sa coadjutrice avalent d'abord trois grains de sel et trois grains de riz, se lavent la bouche et peuvent ensuite manger des mets communs mais sans prendre place : elles mangent à part et avec leurs doigts. La composition du repas n'a rien de rituel.

2. Les Chams entendent par famille les frères et les sœurs et généralement les gens portant le même nom.

<sup>1.</sup> Pajá, d'après un prêtre cham, signifierait princesse. Les pajá actuelles sont le reflet des filles de sang royal qui, à la cour des anciens rois de Campā, étaient investies de certaines fonctions religieuses, mais pouvaient se marier. Aujourd'hui, bien que le célibat soit obligatoire pour les pajá, ces femmes ont, néanmoins, de relations illicites, des enfants, et leurs filles sont généralement appelées à leur succéder.

Après le repas la pajà et sa coadjutrice exécutent la tāmjā (pron. tāmiā), danse rituelle élégante et grave qui consiste en quelques pas et gestes des bras, la main gauche tenant une écharpe rouge et la droite un éventail. La pajà allume ensuite un cierge; elle prend une feuille de bétel qu'elle passe dans la flamme du cierge avant de l'offrir à son auxiliaire.

La jeune fille, après cette cérémonie, retourne chez elle; elle offre à la Paja Yan, comme sacrifice d'actions de grâce, un plateau chargé de quinze feuilles de bétel, une tasse d'alcool et trois cierges.

La paja doit choisir comme coadjutrice une vierge ayant vingt ans ou même davantage, mais elle peut la prendre plus jeune; dans ce dernier cas la mönvis asit doit attendre qu'elle ait vingt ans révolus pour accomplir son ministère de coadjutrice de la paja ou pour remplacer celle-ci si elle venait à mourir.

Aucune instruction spéciale ni générale n'est obligatoire, mais l'intronisation de la coadjutrice n'est pas définitive après la célébration du Yan trun pvöc. Un an juste après la célébration du sacrifice-demande, on en offre un second au temple de Pô Klon Garai, situé sur le territoire de Dac-Nhon, à 5 kilomètres de Phan-Rang. Cette seconde cérémonie ne porte pas de nom particulier, mais tous les assistants de la première doivent être présents, sauf à remplacer les personnes mortes dans l'année par d'autres du même sexe et de la même famille.

Tout le monde doit avoir préalablement pris un bain purificatoire. Le gardien du temple (camenei) a été prévenu la veille et on part au lever du soleil à la demeure de la paja. Celle-ci et sa coadjutrice ont des robes et des tuniques blanches, sans col et sans boutons; les assistants s'habillent à leur guise. 31

Le sacrifice du temple comporte un coq et une poule, deux petites corbeilles de riz blanc cuit, quinze feuilles de bétel, deux cierges fixés sur les corbeilles de riz. On brûle du bois d'aigle dans un petit brasier. Toutes ces offrandes sont fournies par la coadjutrice ou auxiliaire.

NOTICES

La pajå se prosterne, après elle l'auxiliaire et enfin les assistants. Pendant ce temps, ou immédiatement après, la flamme des deux cierges vacille, l'auxiliaire entre en transe : c'est que la Pajå Yan est présente et accepte la personne qui lui est présentée. Si, au contraire, les cierges ne donnent qu'une lumière faible, brûlent mal ou s'éteignent, la crise ne se produit pas chez la postulante : c'est que la Pajå Yan la refuse ou est absente, ce qui est la même chose.

Pô Klon Garai n'intervient pas; il cède la place à la Paja Yan qui descend dans le temple si elle agrée le sacrifice.

Si la Pajå Yan a refusé l'auxiliaire, on se réunit de nouveau à la maison de la pajå et l'on offre une seconde fois le Yan trun pvöc ou sacrifice-demande. Une nouvelle auxiliaire est désignée et la cérémonie du temple est célébrée un an moins huit jours après le deuxième Yan trun pvöc, pour présenter à la Pajå Yan cette seconde mönvis așit.

La jeune fille non agréée reprend la vie ordinaire et peut se marier, alors que la mönvis asit agréée est vouée au perpétuel célibat et remplacera la paja après la mort de celle-ci. Le cas de mort subite de la Paja avant d'avoir choisi une coadjutrice pour lui succéder ne peut se présenter, car la paja connaît toujours la date de sa mort au moins huit jours d'avance.

La pajå, astreinte au célibat comme il a été dit plus haut, vit seule. En relations avec la Pajå Yan, elle connaît l'avenir quand elle est en état de transe sacrée. Elle est alors omnisciente, quelle qu'ait été son ignorance antérieure.

La pajå offre des sacrifices à la Pajå Yan. Une fois par an

elle s'endort d'un profond sommeil — quelques prêtres pensent qu'elle meurt — et va dans la lune rendre visite à la Pajà Yan qui lui révèle l'avenir. Le sacrifice qu'on offre pendant ce sommeil s'appelle nap yan pajà « diviniser la pajà ».

Le sacrifice consiste en un chevreau noir qu'on décapite au lever du soleil; sa chair est bouillie, dépecée et les morceaux disposés sur trois plateaux, avec deux noix de coco, trois tasses de riz, trois paquets de vingt feuilles de bétel, trente noix d'arec. On fait brûler du bois d'aigle dont le parfum monte jusque dans la demeure lunaire de la Pajà Yan.

La mönvis asit et les kathars (chantres) assistent au sacrifice. Ces chantres sont au nombre de quatre à cinq, parfois six. La pajå n'officie jamais seule, elle est au moins assistée par un mödvön. Ceci ne s'entend pas des offrandes qu'elle adresse chez elle à la Pajå Yan, mais des cérémonies publiques. Au réveil de la pajå les offrandes sont consommées en commun.

# Consultation de la pajå.

On prévient les prêtres et la paja et on dit en même temps à la prêtresse l'objet de la consultation. La paja désigne un jour faste où doit avoir lieu la cérémonie ou dik nap yan « ascension spirituelle ».

Au lever du soleil on immole un chevreau ou deux poulets en leur coupant le cou. Les prêtres, la pajâ, le consultant et les assistants après avoir pris un bain de purification se rendent au temple de Pô Klon Garai 'où ils doivent arriver au

1. « Le temple de Pô Klon Garai (Tour chame des Européens et des Annamites) est un édifice très curieux et très important. C'est un groupe de quatre constructions, dont trois petits bâtiments annexes et un grand édifice formant la partie principale du monument. Tous sont orientés à l'E. Le premier qui se trouve au bord du plateau est un petit bâtiment carré à voûte pyramidale,

NOTICES a 33

moment où le soleil est à une perche au-dessus de l'horizon, c'est-à-dire vers 6 heures et demie du matin.

Les oblations suivantes ont été apportées d'avance par un serviteur :

percé de deux portes sur les faces E. et O. Il n'est pas très en-

dommagé et peut être restauré.

« Le deuxième situé sur la même ligne droite E.-O. est à peu près détruit, il ne reste plus qu'une partie des quatre murs. En suivant la même ligne on arrive à l'édifice principal. En dehors de l'axe, à gauche du bâtiment ruiné et parallèle à celui-ci, se trouve le troisième édicule annexe. Il forme un rectangle oblong, percé de trois portes sur les faces E., N. et S. : il n'y en a pas du côté O. Les portes E. et S. sont surmontées d'une niche abritant une statue royale grossièrement taillée; du côté N. il n'y a que la trace d'une niche, du côté O. la niche est intacte mais vide de sa statue. Sur ce cube de brique est posée une lourde toiture arrondie... Sur la porte d'entrée du monument principal (sa description répond à ce qui est dit plus bas des temples chams), statue de Civa à six bras; les deux mains inférieures tiennent un trident et un bouton de lotus; celles du milieu un cimeterre et une coupe. Les deux mains supérieures sont enlacées derrière la tête. Sur les autres faces, figures de roi. Dans le vestibule, nandi de granit à collier. Dans le sanctuaire mukhalinga; quatre petits éléphants en pierre... » (L. Finot, Journal de route.)

« Les temples chams sont généralement situés sur des hauteurs qui dominent un vaste horizon. Bâtis en briques, avec ou sans interposition de pierres, ils sont, à la seule exception de la tour octogonale de Bang-an, sur plan carré avec un porche saillant sur la face est et une fausse porte sur chacune des autres faces. Le sanctuaire est une salle carrée, nue, obscure, dont la voûte a la forme d'une haute pyramide ; à l'extérieur elle dessine une série d'étages superposés, en retrait l'un sur l'autre, et dont la décoration reproduit celle de l'étage inférieur. Ordinairement chaque étage a sur ses quatre faces une niche abritant une figure de pierre ou de brique. L'amortissement des arcades est toujours en arc brisé. Toutes les voûtes sont à joints parallèles. Si l'aspect général est le même partout, la variété des détails révèle au contraire l'effort continuel et souvent heureux d'un esprit inventif... Il me semble possible, en partant du prototype donné par les monuments javanais, et en s'aidant des indications chronologiques fournies par les inscriptions, de faire l'histoire de cet art cham, qui est un des aspects les plus intéressants de la civilisation de ce pays. » (L. Finot, Rapport au Gouverneur général de l'Indo-Chine.)

Un chevreau noir mâle, ou femelle si l'on est riche; Ou un coq et une poule; Une corbeille de riz cuit; Deux tasses de riz cuit; Une tasse d'alcool; Cinq feuilles de bétel.

Les offrandes sont rangées sur une table basse placée devant le linga à figure du temple, qui a été préalablement habillé par le camenei; près du linga on a placé une paire de bottes à bouts relevés en drap rouge brodé d'or. La table du linga est recouverte d'une étoffe brodée en rouge (sakalat); les coupes et les ustensiles sacrés sont parfois en argent.

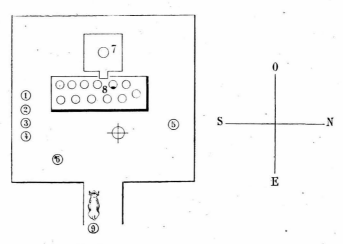


Fig. 6. - Schéma de la cérémonie 2.

1. Les Inscriptions de Campâ mentionnent de nombreux dons de vêtements aux divinités : « Il (le roi Çri-Harivarma-Deva-Rājādhirāja) a donné à cette Grande Bienheureuse (Bhagavatī) des biens consistant en... vêtements brodés... » (Insc. n° XXVIII, 2° fasc., p. 90, st. 21-24).

2. 1, 2, 3 Başaih (prêtres); 4 Kathar (chantre); 5 Camenei (gardien); 6, Consultant; + Pajå; 7, Mukha linga; 8, Oblations; 9, Nandi.

Plusieurs başaih doivent assister au sacrifice. On allume un cierge et la cérémonie commence. La pajå se prosterne, allume les deux cierges restants, dont l'un est fixé à droite sur la tasse d'alcool et l'autre à gauche sur la corbeille de riz, et prépare la libation d'alcool pendant que les kathars jouent d'un violon nommé kuñi kurā dont la boîte d'harmonie est une écaille de tortue.

Le consultant demeure dehors jusqu'au moment où la pajå s'étant prosternée trois fois prononce son nom en énonçant la question posée. A l'appel de son nom le consultant entre et se prosterne trois fois; puis la pajå offre l'alcool et vide la libation dans un vase; elle verse une autre libation pour la divinité extérieure du temple, Pô Ganvör Mötri (un Çiva).

Elle offre ensuite, en une seule fois, aux divinités le chevreau, le riz, les fruits, sans faire de libation d'alcool et répète en même temps la demande du consultant.

Le kathar, entre-temps, chante les hymnes sacrificiels aux divinités chames. Une libation est versée pour chacune des divinités nommées dans les hymnes :

L'alcool des libations est recueilli dans un vase pour être bu à l'issue de la cérémonie.

A chacune des divinités correspond une prière chantée par le başaih et le kathar. Ces prières ou hymnes sacrificiels s'appellent : adóh daā Pô Yan « chants pour inviter les divinités ».

C'est au cours de ces rites multiples que se produit la transe de la pajå; elle commence ordinairement peu de temps après l'entrée du consultant, les oblations étant offertes. La transe se manifeste par un simple tressaillement, la pajå est accroupie et a les yeux fermés. Le sacrifice con-

1. La liste en est donnée en tête des Textes.

tinue toutefois à quelque moment que la transe se produise. La cérémonie se termine en offrant un peu de chacune des des oblations au nandi du couloir extérieur du temple.

Enfin la pajà mord trois fois dans un gros cristal de sel ', avale trois grains de riz cuit pris dans la corbeille et trois grains provenant des deux tasses, puis elle se lave la bouch e.

Elle répète ce rite trois fois, donne les deux tasses de riz aux prêtres et conserve la corbeille de riz. On peut alors commencer à manger.

Le consultant est libre de faire apporter à la tour toute espèce de mets en plus des offrandes. L'assistance, toujours nombreuse, se compose d'amis et de simples dévots qui viennent remercier la pajà, aussi ces fêtes se terminent parfois par de vrais banquets faits sur le monticule du temple de Pô Klon Garai.

# Çrvak rijā.

Ces prêtresses de famille sont des femmes âgées de vingt ans au moins, choisies par toute la famille assemblée, c'està-dire par tous les gens portant le même nom. La çrvak rijā n'est astreinte à aucune règle particulière; elle porte, les jours de sacrifice seulement, une robe, une tunique sans boutons et un turban blancs.

Avant d'officier elle doit offrir un sacrifice analogue au dih çrvak (p. 42), qui est sans doute le sacrifice constant, ou périodique, offert par cette prêtresse, les autres étant des sacrifices-demande particuliers.

1. D'après le Rituel védique le sel est le symbole de l'abondance de nourriture. Cf. H. Oldenberg, Die Religion des Veda, p. 414.

## FÊTES RELIGIEUSES DES CHAMS

Bön' Katē et Bön Cabur'.

Ces deux fêtes, les plus solennelles des Chams, se célèbrent, la fête de Katē ou Bön Katē le 5 du cinquième mois (sept.-oct.), et la fête de Cabur ou Bön Cabur le premier jour du neuvième mois (janvier-février). Il y a cinq jours de fêtes et les sacrifices sont identiques, sauf qu'ils ont lieu, pour la fête de Katē, dans les kalan (tours chames) et les bumon (huttes de feuilles) et pour celle de Cabur, à la fois dans les tours, où ils sont offerts comme les précédents par les başaih, et dans les maisons où les particuliers les offrent personnellement. Après le Katē, les divinités masculines ont le pas sur les divinités féminines; après le Cabur, c'est le contraire qui a lieu. Un bain purificatoire est indispensable avant de célébrer les sacrifices qui ont lieu à midi.

Les Prières des grandes Fêtes sont récitées pendant tout le temps de ces réjouissances religieuses destinées à rendre un culte aux mânes et qui rapppellent, par certains côtés, les agapes du têt « premier jour de l'an » ou celle du lé doan ngu « fête du 5° jour de la 5° lune » où les Annamites se réunissent pour boire et manger en l'honneur des ancêtres.

Les officiants obligatoires communs aux solennités de Katē et de Cabur sont :

Un Pô adhja « grand-prêtre »;

1. Prononcez katé et tiaboûr.

<sup>2.</sup> Ici ce mot que je rends par « fête » exprime proprement l'idée de manger et signifie exactement « offrir un repas [aux divinités] »; il marque l'action répétée et présente le triple sens de repas, de fois et de porte : repas, pour marquer l'action journalière de manger; fois, parce qu'il exprime une action qui se réitère; porte, par allusion au mouvement de va-et-vient d'une porte.

Un khathar « musicien »; Un bā bön « maître des cérémonies »; Un camněi « assistant ».

Les offrandes se composent d'un bouc, de riz cuit (deux tasses et une boîte), d'un grand plateau de gâteaux de farine de riz qui portent les noms suivants : patĕi, pĕi anun, pĕi dalik, ṣākayā, ganrón layā pĕi kön, pĕi cuk¹ buyamön² (cinq tasses), ñjöp³ (cinq petites assiettes); de l'alcool de riz (alak), de l'eau de citron (eau lustrale), de l'arec et du bétel (dix morceaux de chaque).

La statue du dieu est lavée à l'eau de mū (eaulustrale) avant le sacrifice. Devant elle brûle obligatoirement un grand cierge de 0<sup>m</sup>,50 de longueur; à sa droite et à sa gauche, on en plante autant de petits que l'on yeut. Un réchaud placé en avant du cierge sert à faire fumer du bois d'aigle ou gahlà.

Les gestes rituels, le costume des prêtres sont les mêmes que pour la fête de Pô Şah.

Les particuliers qui offrent un sacrifice chez eux s'adjoignent un camenĕi, un kadhar, un mödvön et une pajå.

# Parala rijā Şah.

La première fête de l'année chame se célèbre le 10° jour du second mois en l'honneur de la déesse Pô Ṣaḥ Inő qui n'est vraisemblablement qu'une appellation différente de Pô Inő Nögar ou Durgā. Le Paralå rijā Ṣaḥ ou « développement de la fête de la déesse Ṣaḥ » dure cinq jours durant lesquels les cérémonies suivantes se répètent exactement.

1. Ann. bún « vermicelle ».

4. Elle a commencé en 1900, le 3 juin, à 6 heures du soir.

<sup>2.</sup> Ann. chè ou cúng chè « mets sucré de riz ou de haricots ». 3. Ann. xôi nêp « riz gluant cuit à la vapeur ». On écrit aussi djöp. Prononcez: dieup.

Quelques jours avant la date fixée pour la célébration du rite, les Chams de la plaine de Phan-Rang construisent sur le bord de la mer, non loin de la colline de Datrang et près de la rive droite de l'embouchure du Kroň-Biyuh, quatre huttes rectangulaires (bumoň), de 4 mètres sur 6 mètres environ, en tiges de bambou, dont la toiture est en feuilles de palmier et les parois, en nattes de bambou tressé, garnies d'herbes vertes. Deux entrées sont pratiquées dans la cloison la plus étroite, à l'est et à l'ouest de la hutte. Le plus souvent l'entrée ouest est fermée.

Dans la première hutte quatre prêtres Kaphir ou brahmanistes sont réunis. L'un d'eux officie pendant que les autres l'assistent. L'officiant s'assied par terre, à gauche de la hutte. près de l'entrée ouest, face à la mer; il a devant lui, à droite. le baganrac ou plateau du sacrifice découvert où sont rangés les menus objets du culte; à gauche, une feuille de bananier supporte des figures en pâte de riz. En avant du baganrac, et à droite, sur une claie rectangulaire, est placé un lit de sable. Le başaih y dessine avec de la farine de riz une figure de tortue, puis il sort, son bâton à la main, et se purifie avec de l'eau. Son chignon conique est coiffé d'une calotte: il porte une mitre blanche à dessins rouges et bleus, retenue par deux bandelettes nouées qui pendent sur ses épaules; sa main droite est garnie du khak må, large anneau de ralan' qui embrasse les quatre doigts; à son annulaire droit, il a le kārak, bague de ralan tressé, il tient dans la main droite le ralan mū, écheveau de brins de ralan en forme d'S. Il dépose souvent le ralan mu pour jeter quelques grains de riz ou du bois d'aigle sur un petit brasier placé auprès de lui. Il fait des aspersions d'eau vers le nord-est (esan) à l'aide d'un bouquet de fleurs de dadjak (Conyza Indica) piqué dans un vase d'étain

<sup>1.</sup> Saccharum spicatum, LINN.

à col étroit ou galaih. De temps à autre, l'officiant claque des doigts, frappe dans ses mains, fait des mouvements d'ailes. Il fait ensuite adhérer un cierge sur le bord de la claie qui supporte le sable et la feuille de bananier chargée de boulettes de riz. La voix du prêtre qui, assisté d'un confrère, lit en chantonnant le rituel de la cérémonie, est fréquemment couverte par les sons tantôt graves, tantôt aigus qu'un assistant tire d'un san, conque marine à embouchure de cire.

Dans la seconde hutte, les offrandes de pièces d'étoffe de coton qui serviront aux vêtements des prêtres, de riz, de gâteaux, de bananes, de cannes à sucré, de bétel, de tabac, d'alcool, d'eau et de feu, sont placées dans des vases contre lesquels on applique un cierge. A droite de la hutte, se tient un mödvön qui frappe sur un baranön « tambour plat à une face »; à gauche, un joueur de kanik « violon à deux cordes ». Devant les offrandes une vieille kain yan exécute une danse au son du kañik, du tambourin et du saranai « clarinette », dont joue un homme placé près du violoniste. La kain yan, vêtue de blanc, les cheveux serrés dans un turban rouge, tient un mouchoir rouge dans la main gauche, de la main droite elle agite un éventail. La deuxième hutte n'a qu'une porte ouverte à l'est près de laquelle un homme confectionne, avec la chair d'un chevreau sacrifié le matin et bouilli dans une chaudière, un hachis peu ragoûtant. La musique cesse; la kain yan dispose des offrandes de pâte de riz grise ou jaune sur un plateau, elle se tourne vers la mer, et la musique se fait de nouveau entendre. La kain van recommence gravement à danser en présentant chaque plateau d'offrandes à la divinité qui est censée se tenir près des rouleaux de toile dressés. L'officiante s'assied quand le rite est achevé et la musique se tait tout à fait.

La troisième hutte de feuillage est occupée par un mödvön et une pajà (à défaut par une kain yan). Le mödvön se tient à NOTICES 41

gauche, la prêtresse à droite. Les offrandes, rangées sur des claies de bambou, se composent de tronçons de canne à sucre, de cannes à sucre entières, de riz cuit, d'œufs et de chiques de bétel. Devant la porte de la cabane, (il n'y en a qu'une ouverte à l'est,) un plateau est rempli de figures en pâte représentant des buffles sacrifiés et des hommes dont la chevelure est un flocon de coton blanc. Des pièces de toile, nommées lum gan, sont dressées contre la cloison ouest de la hutte de feuillage. Des femmes accroupies à gauche de la porte d'entrée préparent le hachis de chevreau dont j'ai parlé plus haut.

La quatrième hutte est réservée aux Chams Banis ou musulmans qui prennent part aussi à la fête de Pô Ṣaḥ. Leurs imöms (ar. الله imam) ou prêtres, au nombre de trois, sont accroupis, sur une estrade peu élevée, dans le fond de la case. Ils sont vêtus de blanc, et portent sous leur turban une rondelle en forme d'assiette plate percée au centre, laissant passer l'extrémité de leur calotte conique. Le turban fortement serré donne assez bien à cette originale coiffure l'aspect d'une toque de juge.

Une étoffe de coton, grossièrement enluminée de files de soldats, de gens apportant des offrandes, de buffles attelés à la charrue et de scènes agricoles est tendue derrière eux. A un moment donné, on présente aux imöms une petite tasse d'eau; ils se lavent la bouche en se tournant vers le fond de la case, la tête couverte d'un linge; puis ils se purifient, en se touchant, avec les doigts trempés dans l'eau, les yeux, le nez, la bouche, les oreilles et le nombril. Les ablutions achevées, les prêtres récitent quelques versets du Coran en commençant par l'invocation: « Au nom de Dieu, clément et miséricordieux. » Des femmes banies préparent dans la case même une nourriture spéciale pour les imöms.

La récitation des prières du côté des kaphirs et des banis

étant achevée, la fête se termine par un repas que les prêtres prennent dans leurs cases respectives et que les fidèles consomment dehors.

Pendant tout le temps que dure la fête de Pô Sah, les choses se passent de la même façon, à cette exception près que, le dernier jour, les figures de tortues, de buffles et d'hommes sont jetées à la mer au moment du coucher du soleil.

# Dih çrvak ou thrvā.

Le dih çrvak, « être étendu raide » est une cérémonie qui a pour but d'apaiser les prók, « esprits des enfants mortnés », soit pour amener la guérison des maladies, soit comme précaution pour conserver la santé. Elle se combine avec celle qu'on nomme dayöp, « crépuscule ».

Après avoir choisi un jour faste, on offre un sacrifice à la nuit tombante dans une cabane de feuillage, construite dans l'enclos de la maison du malade.

Les personnes suivantes, qui ont pris d'abord un bain purificatoire, assistent à cette cérémonie :

Un kathar jouant du kuñi kurā « violon à deux cordes ». Une çrvak rija ou raja ' « prêtresse domestique » (litt. : qui se raidit);

Le maître de maison qui demande le sacrifice.

Les offrandes se composent de :

Trois régimes de bananes reposant sur un lit de riz glutineux grillé;

Cinq feuilles de bétel sont mises dans trois petites boîtes que l'on pose sur les régimes de banane.

On colle ensuité un cierge sur le bord des plateaux de bois

1. Le mot rija ou raja signifie à la fois « fête » et « officiante, prêtresse ». Cf. le malais riya « jeu, réjouissance » et le bugi rāja « jour de fête ».

NOTICES 43

supportant les oblations, et l'on fait fumer dans une cassolette quelques parcelles de bois d'aigle, remplacées le plus souvent par les baguettes d'encens importées de Chine que les Chams nomment gahlău bók, « bâtonnets de bois d'aigle ».

Si l'état du malade est grave — et si l'on peut en faire la dépense — on ajoute des poulets, une chèvre, des gâteaux spéciaux de riz glutineux ou pĕi nun, mais ces offrandes sont facultatives. Les pĕi nun semblent avoir un emploi particulier dont il sera parlé plus loin.

Puis le maître de maison fait passer l'un après l'autre les bananes et le riz dans la fumée de l'encens; le kathar, tout en jouant de son instrument, chante la prière dite ādóh daā paṃrö, « chant invitatoire accompagné », tandis que la çrvak rija, « prêtresse qui se raidit », en face des offrandes, accroupie sur une natte, la frappe en cadence avec une baguette qu'elle tient à la main. Bientôt les mouvements volontaires de la rija sont suspendus, elle tombe à la renverse, la face à peine contractée; on lui jette alors une pièce d'étoffe sur la tête et le chant continue. Elle semble en proie à un sommeil hypnotique troublé par quelques secousses nerveuses.

A ce moment on dispose souvent autour de la prêtresse les gâteaux de riz glutineux, dont il est question plus haut, trois tas à sa gauche et trois tas à sa droite. La crvak rija reste endormie pendant le temps nécessaire « à la cuisson d'une marmite de riz pour quatre personnes »; le kathar répète sans cesse la formule invocatoire ādóh daā pamrő.

Ce temps écoulé, la prêtresse se relève en déclarant que les offrandes sont acceptées; elle les goûte et on les partage entre les assistants qui les mangent. Le maître de maison récompense comme il le juge convenable le ministère de la crvak rija et du kathar dans cette cérémonie, à laquelle on convie un grand nombre d'amis, de voisins et d'habitants.

## Dayöp.

Le dayöp, « crépuscule », est la seconde partie de la cérémonie précédente; il se fait le lendemain, au même lieu et à la même heure, dans le but de hâter la guérison du malade en faveur duquel a été célébré la veille le dih çrvak. En réalité ces deux actes du culte se complètent l'un par l'autre.

Les assistants sont:

Une çrvak rija;

Un mödvön, ministre officiant qui frappe avec les mains sur un baranön, « tambour plat à une face »;



Fig. 74

Deux assistants laïques dont l'un joue du ganañ, « tambourin »; et l'autre du saranai, « clarinette à sept trous »:

Le maître de maison, ses parents, ses amis et ses connaissances.

1. (1) Kuñi kurā. — (2) Ṣaranai. — (3) Ganan. — Baranon (réduits au 1/15e).

NOTICES 45

Tous ces personnages ont pris, préalablement, un bain purificatoire.

Le mödvön prépare:

Trois plateaux de bétel et d'arec sur lesquels on met trois régimes de bananes, et aux bords desquels on applique un cierge;

Cinq, sept ou neuf poules ou coqs : on ne dépasse jamais ce nombre; on les fait bouillir et la chair découpée est placée sur du riz glutineux cuit.

La prêtresse et le maître de maison s'agenouillent; le mödvön accroupi chante une fois la prière ādóḥ daā mödvön, « chant invocatoire du mödvön ».

Après le chant, la prêtresse et le maître de maison se relèvent, les joueurs de ganan et de saranai continuent la musique, pendant que le mödvön frappe sur son tambour plat. La çrvak rija se met à danser, tandis que les assistants battent la mesure avec leurs mains.

Puis la prêtresse s'arrête soudain, le mödvön reprend son chant invocatoire en jouant du baranön; la prière terminée, la prêtresse recommence à danser et ainsi de suite jusqu'à trois fois.

Enfin les offrandes sont partagées entre les assistants.

Aucun sacrifice d'actions de grâce n'est célébré après la guérison du malade.

# [Hamu cañrov.

Un sacrifice agraire a lieu avant d'entreprendre le labour de la rizière. Chaque propriétaire sait par tradition la

<sup>1.</sup> Prononcez tiagnerou. — Cf. J. G. Frazer, Golden Bough, 2° éd., Londres, 1900, 3 vol. in-8°, et Some records of Malay magic by an eye-witness by W. W. Skeat, dans Journal of the Straits Branch of the Royal Asiatic Society, Singapore, july 1898, in-8°.

rizière par laquelle il doit commencer : c'est le hamu canrov « rizière consacrée ».

De grand matin ou au déclin du jour, on dispose sur une natte, placée dans un coin du champ, deux œufs, une tasse d'alcool et trois feuilles de bétel. On invite ensuite le Pô Olvaḥ Tā Alā, « dieu d'en dessous », — sur lequel il est impossible d'obtenir quelque chose de précis — sans employer de formule rituelle, on demande seulement au dieu d'accorder une bonne récolte. Puis prenant le manche de la charrue, on trace un sillon en faisant trois fois le tour de la rizière.

Les offrandes sont consommées sur place et le labourage est libre.

### Hamū Tābun'.

Une rizière est déclarée tābun « interdite » quand des gens ou des animaux meurent ou sont gravement malades après avoir travaillé dans cette rizière, mais il faut que les premiers symptômes du mal aient été ressentis dans la rizière même.

On ignore la cause de cette malédiction à laquelle il n'y a point de remède; on se contente de vendre le champ à vil prix à des Annamites chrétiens, les Annamites buddhistes redoutant eux-mêmes le mystérieux interdit.

#### FUNÉRAILLES ET CRÉMATION

Quand les cérémonies longuement décrites dans les Rituels funéraires ont été accomplies, les başaih s'occupent de cons-

<sup>1.</sup> Ce mot est évidemment apparenté au mot tabou (taboo, tabu ou tapu), « sacré », commun aux différents dialectes polynésiens, et qui désigne tout un système d'interdictions religieuses. Voir l'article: Taboo, de Frazer, in The Encyclopædia britannica, 9° éd., 1888, t. XXXIII.

truire un énorme catafalque<sup>1</sup>, orné de figures d'animaux et de fleurs en papier doré où l'on dépose le cadavre enveloppé de ses suaires.

Les porteurs vêtus de blanc se tiennent prêts à remplir leur office. Les başaih, les cameneis, les kathars, les modvons et les pajå, en robe blanche, tenant à la main le hatam garni de cinq cierges, se massent autour du catafalque. Un başaih fait un signe et plusieurs musiciens ouvrent la marche, suivis de pleureuses en tunique et jupe blanches, la tête couverte de longs capuchons blancs tombant jusqu'aux pieds. Les habitants du village du mort, une ceinture blanche nouée sur leurs vêtements, portant des drapeaux, des sabres ou des lances, grossissent le cortège qui s'avance à pas lents. De temps en temps les porteurs font tourner le catafalque, marchent obliquement, de manière à faire prendre les positions les plus diverses au cadavre, afin de dérouter l'âme du mort et l'empêcher de retourner dans sa maison.

Arrivés à l'endroit où le corps doit être brûlé, les başaih s'arrêtent, donnent quelques coups de pioche aux quatre coins du terrain choisi, et laissent aux assistants le soin d'enlever les herbes et de préparer le bûcher, auprès duquel on place quelques bouquets de ralan³ (Saccharum spicatum, Linn.).

Le mort est ensuite déposé sur le bûcher, qui peut être fait de n'importe quel bois, avec ses armes, ses vêtements et ses bijoux. On lui sert alors un dernier repas, c'est-à-dire qu'à l'aide d'un glaive on lui introduit quelques grains de riz sous la langue, et, après que ses femmes, ses parents

<sup>1.</sup> Ce catafalque rappelle tout à fait le nhà vàng ou Maison d'or des Annamites, sorte de construction où l'on place le mortjusqu'au moment de l'enterrer.

<sup>2.</sup> Long bâton qui sert de porte-cierge.

<sup>3.</sup> Cette graminée est constamment substituée au kuça indien.

et ses serviteurs se sont prosternés pour le saluer une dernière fois, on lui recouvre la tête, puis le feu est mis au bûcher sur lequel les prêtres placent leur hatam garni de cierges.

Pendant que tout se consume, un homme, qui porte pour la circonstance le nom de Pô Damön ou Maître des regrets, demeure au domicile mortuaire qu'il charge d'imprécations; il adjure ensuite le défunt de ne pas revenir tourmenter sa famille. La crémation achevée, les parents du mort offrent un repas aux assistants après avoir demandé au Pô Damön la permission rituelle de réintégrer leur maison.

Après l'incinération on recueille la portion centrale du frontal (thěi) et on la brise en neuf parcelles de la dimension d'une sapèque, c'est là ce qui constitue les os nobles. Les neuf parcelles sont enfermées dans une boîte d'or, d'argent et plus souvent de cuivre dite klon. On l'enterre au pied d'un arbre, en prenant la précaution de laisser une pierre quelconque qui servira de point de repère.

A chaque anniversaire, on vient reprendre la boîte pour l'apporter à la maison et offrir un sacrifice. Celui qui est célébré au premier anniversaire s'appelle Pathī, les autres Patrip. Toute la famille se réunit pour offrir un sacrifice aux mânes : le baṣaiḥ qui a fait procéder à l'incinération y assiste. On ne récite aucune prière, on se borne à faire quelques gestes rituels.

Le premier sacrifice ou pathī se compose de quatre poulets, de poissons et d'un plateau de gâteaux.

Les sacrifices suivants, jusqu'à sept, comportent les mêmes offrandes auxquelles on ajoute une chèvre. La septième année, la boîte est placée pour toujours dans le cimetière de famille dit çan muk kĕi ou maison des ancêtres, sorte de petit enclos que l'on doit mettre à proximité de la plus riche rizière possédée par la famille. On y plante un ou plusieurs arbres.

Les klon des hommes sont enterrés de côté du levant, ceux des femmes du côté du couchant. On doit toujours commencer par enterrer à la fois une boîte d'homme et une boîte de femme. Il faut donc souvent attendre avant de procéder à l'inhumation d'un klon dans un cimetière neuf. Pendant tout ce temps, la boîte reste dans sa sépulture provisoire dont elle est sortie tous les ans pour l'accomplissement du Patrip.

Quand une double inhumation de klon de gens de sexe différent a été opérée, on enterre au fur et à mesure de la fin des stages septennaux. Au-dessus de chaque boîte on place une pierre tombale ou kut.

Les familles riches offrent tous les ans, et les familles pauvres tous les cinq ou dix ans seulement, un sacrifice aux mânes. Ces sacrifices, qui se font au cimetière, sans exhumation de la boîte, se nomment tābat kut ou adoration des tombes. Ils sont identiques au Patrip, à ceci près qu'on y ajoute un plateau de gâteaux et dix plateaux de riz.

Les jeunes enfants ne sont pas incinérés mais enterrés, ainsi que cela se pratique dans l'Inde; les offrandes à leurs mânes consistent simplement en quelques grains de kaman ouriz glutineux grillé. Ils habitent le corps des rats palmistes<sup>1</sup>, en cham prók, d'où le nom de prók ou de prók patrā qui leur est donné généralement. On leur offre des cocos, des bananes ou du riz pour les apaiser.

## BOIS D'AIGLE

Le bois d'aigle ou bois d'aloès, dont il est si souvent parlé dans les rituels chams, était connu dès l'antiquité. La Bible, les papyrus égyptiens, les auteurs grecs, hindous et arabes en font mention. Il entrait dans la composition de plusieurs

1. Écureuil palmiste, Sciurus palmarum (Rongeurs).

parfums sacrés, et faisait partie des substances odorantes qui servaient à l'embaumement des corps morts. Il passait chez les Arabes pour « réconforter le cœur et les facultés sensitives », le Prophète en brûlait comme parfum mêlé à du camphre. Dans l'ancienne médecine c'était un spécifique des affections goutteuses et rhumatismales.

Les noms qu'on lui donne en hébreu, אהלות ahālot, et en arabe اغالو aghāluḥy, ne sont pas plus sémitiques que le mot ἀγάλλοχον n'est grec; ils paraissent tous tirés d'un nom indigène asiatique qu'il serait bien difficile de déterminer, voisin sans doute du sanscrit agaru ou aguru, et qu'on peut rapprocher de gahlå (pron. galao), en cham, bois d'aigle.

Le nom du bois d'aigle est dû non à sa ressemblance avec le plumage d'un aigle, suivant la plaisante explication que Yule et Burnell lurent quelque part, mais vraisemblablement à un contre-sens. Il est probable que les premiers Portugais qui eurent à s'occuper de cette denrée se bornèrent à la désigner par son nom arabe, aghāluḥy, ou malayālam, agila; d'où páo de aguila « bois d'aguila ». Cette expression passa en latin sous la forme de lignum aquilae et fut traduite dans les langues modernes par bois d'aigle, eagle-wood, A dlerholz, etc.

La Relation des voyages faits par les Arabes et les Persans, le voyageur Barbosa, Camoëns, Rumphius, s'accordent à dire que le meilleur bois d'aigle vient du Campā. Cette rare substance faisait partie des présents qu'on offrait aux rois d'Annam et sa recherche donnait lieu à des cérémonies spéciales.

Au point de vue botanique ce bois est d'une couleur brun foncé à la surface, il est d'un jaune pâle à l'intérieur et montre d'une manière bien marquée de gros vaisseaux contenant une matière résineuse d'un blanc grisâtre. Sur la

# 1. Voy. plus loin.

coupe transversale, ces vaisseaux forment des points blancs; sur la coupe longitudinale, de longues stries de même couleur, régulièrement parallèles entre elles. L'odeur du bois d'aigle est légèrement résineuse et aromatique, sa saveur est amère et parfumée <sup>1</sup>.

Le bois d'aloès (Lignum aquilinum, L. aquilariae, L. agallochum, L. aspalathi) est produit par l'Aquilaria secundaria (D. C.) ou l'Aquilaria malaccensis (D. C.), plante de la famille des Aquilarinées. Loureiro l'attribuait à l'Aloexylum agallochum et Roxburgh à l'Aquilaria agallocha.

Suivant les Chams, le bois d'aigle se trouve dans l'arbre gahlà <sup>2</sup> (ann. cây dó bâu, Aloexylum agallochum ou cây dó, Aquilaria agallocha, des Aquilarinées).

Ils distinguent dans le bois de cet arbre :

1º Des excroissances ligneuses ou loupes sursaturées d'essence qui, en s'oxydant à l'air, acquièrent toutes les propriétés des résines. On les appelle en cham gahlå mönök, « huile de bois d'aigle ».

2º Autour des loupes des parties moins riches en huile ou gahlà uthar, « bois d'aigle ponctué ».

3° Des parties presque dépourvues d'huile, situées à la périphérie et qu'on nomme gahlà bók, « bois d'aigle injecté ».

Les Annamites ne font pas de différence entre ces deux dernières espèces de bois d'aigle qu'ils appellent tram.

Le bois d'aigle qu'on jette en petits morceaux dans le feu au cours des cérémonies religieuses est du gahlà bók.

### RECHERCHE DU BOIS D'AIGLE 3

Depuis que l'Annam est placé sous le protectorat de la

- 1. Planchon, Détermination des drogues simples, t. II, p. 84.
- 2. Ou gahlau ou gahlun.
- 3. Voy. aussi les Prières de la recherche du bois d'aigle.

France, les Chams ne paient plus à l'empereur d'Annam le tribut du bois d'aigle auquel ils étaient astreints depuis un temps immémorial. Chacun est libre maintenant de se procurer s'il le peut la précieuse essence, mais en fait les Chams chercheurs sont toujours les mêmes ou ont été initiés par leurs prédécesseurs à la tâche délicate, remplie de difficultés, réclamant le concours d'un œil exercé, de reconnaître, au milieu des innombrables variétés d'arbres de la forêt tropicale, l'arbre à bois d'aigle souhaité.

La Recherche du bois d'aigle était faite autrefois par le Pô Gahlun, Gahla ou Gahlau, « seigneur du bois d'aigle », mandarin cham, chef du village musulman de Palĕi Bālap ou Balam<sup>1</sup>, à 10 kilomètres nord de Phan-Rang. Il s'adjoignait une troupe de seize kañi ou kuñi, « chercheurs de bois d'aigle », chargés de surveiller les Uran Glai ou Raglai<sup>2</sup>, « hommes des bois », tribus de sauvages de la montagne parlant un dialecte cham, commandés par leur Pāvak ou chef, qui servaient d'indicateurs et prenaient part à la récolte du bois d'aigle.

Avant de faire entreprendre la recherche du bois d'aigle, les başaih offrent un sacrifice aux divinités particulières de chacune des tours chames (kalan) de la vallée de Phan-Rang. Le sacrifice est offert sous un bumon ou pamon, « hangar recouvert de feuilles ».

Les divinités des tours chames de la vallée sont :

Pô Klon Garai (sur le territoire du village annamite de Dac-Nhon);

1. En ann. Bà lập ou An nhớn.

2. Ces sauvages ne savent pas écrire; ils se servent de cordelettes nouées, analogues aux quipos des anciens Péruviens et Mexicains, pour noter les faits importants et se transmettre leurs pensées.

3. Les Européens désignent sous ce nom les anciens temples

en brique ornés de sculptures des Chams d'autrefois.

NOTICES 53

Pô Romé (sur le territoire du village cham d'Han-Sanh); Pô Nögar (sur le territoire du village annamite de Mông-Đưc);

Pô Nögar hamu Kut (sur le territoire du village annamite de Phwong-Chim).

L'offrande se compose d'un bouc ou d'une chèvre, de cinq tasses de riz cuit, de dix œufs et d'un bouillon fait avec les os du bouc ou de la chèvre.

Le sacrifice doit être célébré un des trois jours fastes (harĕi çjam) de la semaine. Ce sont :

Harĕi adit, premier jour de la semaine chame;

- but, quatrième —
- şup, sixième —

Ces sacrifices offerts, les chercheurs se mettent en route sous la conduite du Pô Gahlå et du Pāvak. Un silence religieux est observé pendant tout le temps que dure la recherche du bois d'aigle. Chams et Raglai croient que s'ils parlaient le bois perdrait son parfum.

Les chercheurs de bois d'aigle employaient, paraît-il, un langage conventionnel. J'ai parlé à différentes reprises au Pô Gahlå Kĕi, de Balap, de ce jargon, rappelant beaucouple bhasa hantu¹, « langue de l'Esprit », des Malais, mais Kĕi m'a toujours affirmé qu'il n'existait pas ou avait disparu depuis fort longtemps. En dehors de l'expression cjem cón, « l'oiseau qui pique », pour désigner la hache (en cham, jón), et des quelques mots que rapporte M. Aymonier², il est probable que ce langage se réduisait à l'emploi de certains mots empruntés aux dialectes des peuplades sauvages de la montagne par les chercheurs chams, pour se faire mieux comprendre de leurs auxiliaires.

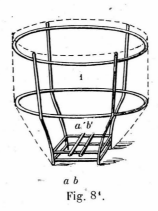
<sup>1.</sup> W. W. Skeat, Some records of Malay magic..., p. 21. 2. « Ainsi le feu devient le rouge, la chèvre est l'araignée, etc.» (Aymonier, Les Chams et leurs religions, p. 74.)

Quand la récolte du bois d'aigle était terminée, on faisait sur la montagne une offrande à Pô Bjā Binön ou Nön, espèce d'hamadryade protectrice du bois d'aigle, et à Pô Thau qui en est la divinité gardienne. Au retour de l'expédition les chercheurs offraient comme ci-dessus un sacrifice à chaque groupe de tours chames. La cérémonie était close par le sacrifice d'un buffle.

J'ajouterai enfin qu'en dehors de son emploi dans les cérémonies religieuses, le bois d'aigle mêlé au gingembre et pris en décoction, est considéré par les Chams comme un excellent spécifique des maladies d'intestins.

### USTENSILES DU CULTE

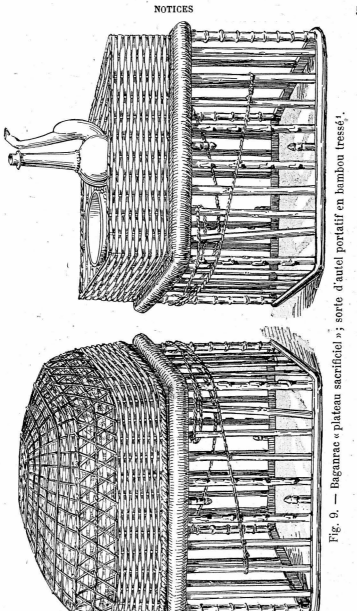
Les ustensiles du culte sont assez nombreux ; voici les principaux :



1º Le balangöh (pron. balángœû) est « l'arche du feu sacré » ; il ne peut être touché que par les baṣaih. C'est une cage

1. (1) Balangöh (hauteur: 1 mètre).

55



1. C'est le corps du Pô Debata Cvor et la demeure des nöbis (prophètes) Adam, Yōnnök et Yönnuh. Le barreau du milieu, à chaque face, coupé et arrondi à son extrémité, est peut-être une représentation du linga.

légère, haute de 1 mètre environ, formée de quatre lames de bambou coudées à la base qui s'appuient aux angles d'un petit panier carré de bambou tressé, ou hatuk cjöt (= panier à préparer le riz). Les lames de bambou supportent à la moitié de leur hauteur et à leur extrémité supérieure deux cercles également en bambou. Toute cette armature est recouverte d'étoffe blanche flottante, traversée d'une écharpe rouge. Un morceau rectangulaire d'étoffe rouge de 0<sup>m</sup>,20 de longueur est posé sur le devant de l'appareil.

Sur les rebords de l'hatuh cjöt reposent deux petits bâtonnets en bambou  $a\,a'\,b\,b'$ : au point de croisement on plante un cierge et un autre en un point quelconque de la rainure formée par les deux bâtonnets. Le fond du panier est garni de riz blanc cru.

Cet instrument s'emploie maintenant aux sacrifices offerts pour l'ordination des prêtres. Il servait, jadis, au sacre des rois.

- 2º Le baganrac (pron. bagan'rail), sorte de cage à trentedeux barreaux, rectangulaire ou en forme de violon, dont la partie supérieure munie d'un rebord et surmontée d'un couvercle mobile, renferme la burette à aspersions, les coupes, les godets à sel, la boîte à farine pour les figures magiques rituelles², la conque sacrée, le chapelet, etc. Dans les cérémonies on enlève le couvercle, le baganrac sert alors de plateau pour ranger les divers objets du culte.
- 3° Le hābók est un vase de cuivre dans lequel on met l'eau offerte aux divinités, l'eau lustrale ou le bétel. C'est le kuṇḍa hindou.
- 4° Le bap ou bak est une petite cuiller de plomb dont on se sert pour verser l'eau de purification.
  - 1. Prononcez: hatou' tieutt.
- 2. Les prêtres tracent fort habilement avec un peu de farine qu'ils tiennent entre le pouce et l'index des dessins très réguliers.

NOTICES 57

5° Le cavan (pron. tiavane) est une coupelle de zinc pour le



Fig. 101.



Fig. 11. - Bap ou bak.



Fig. 122.

riz blanc et le riz grillé (kaman) du sacrifice. Koça hindou. 6° Le thon est une boîte de bois peinte en rouge qui, du-

3 cent. 5; diam. : 8 cent. 5).

<sup>1. (1)</sup> Hābók. — (2) Baṣaḥ. — (3) Billes, de plomb. — (4) Kalaiḥ. — (5) Cavans. — (6) Boîte pour le riz pulvérisé. — (7) Ṣan. — (8) Autre Kalaiḥ. — (9) Bap. — (10) Rituel sur olles.

2. (1) Cavan (haut. : 3 cent., diam.: 4 cent.). (1) Hābók (haut.

rant le sacrifice, sert à porter les offrandes sur son couvercle. En dehors de cet emploi, il sert à renfermer de menus objets du culte.

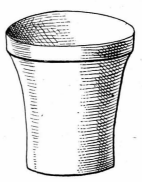


Fig. 13'.

7° Le sop est une cuiller à libations dont le manche évidé, représentant un serpent dévorant un buffle, est terminé par un godet.

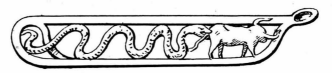


Fig. 142.

8º Le kalaih (skt. kalaça), aspersoir; burette d'étain dans laquelle on pique le bouquet d'aspersion.

9° Le baṣaḥ (ar. عبحة sabḥa?), chapelet à gros grains terminé par un linga. Le baṣaḥ des prêtres chams est ordinainement en verroterie, j'en ai cependant vu un composé de baies de l'*Elaeocarpus Ganitrus* et venant probablement de l'Inde.

10° Le san (skt. çankha) est la conque sacrée des Chams.

- 1. Thon (haut. : 35 cent.).
- 2. (1) Sop (longueur: 25 cent.).

NOTICES 59

C'est une grande coquille marine (*Turbinella rapa*, LMK.), percée à son extrémité et munie d'une embouchure de cire. 11° Le ralan hamū, faisceau de brins de ralan en forme

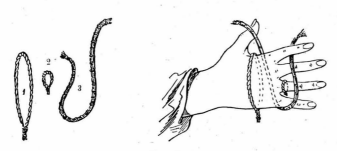


Fig. 15<sup>2</sup>.

d'S retourné (2), que les prêtres chams tiennent à la main pendant le sacrifice.

12° Le khak må est un grand anneau elliptique qui se compose de trois brins de ralan tressés ensemble; il se met autour de la main droite, à la base des doigts, le pouce laissé en dehors.

13° Le kāraḥ est une petite bague faite de trois brins de ralan tressés ensemble que le prêtre porte à l'annulaire.

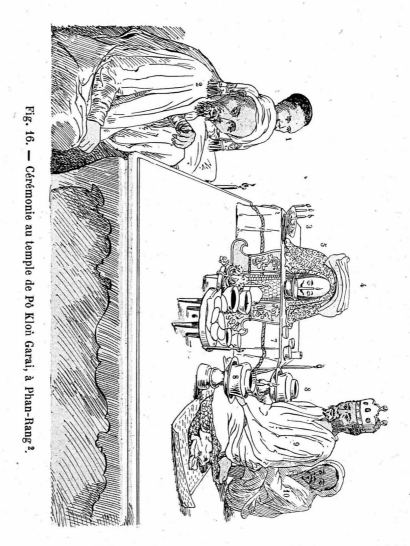
14º Le kanom est la mitre des prêtres chams; elle est

1. Saccharum spicatum, Linn. (Graminées). Cette plante remplace dans tous les actes religieux le kuça des Indous (Poa cynosuroides, Linn.), substitution tolérée par les Çāstras qui permettent encore d'employer les graminées suivantes : la dūrvā (Panicum dactylon on Cynodon dactylon, Pers.); le darbha (Imperata cylindrica, Beauv. ou Saccharum cylindricum, Lamk.), le kāça (Saccharum spontaneum, Linn.). L'herbe kuça, qui nettoie et purifie tout ce qu'elle touche, est employée dans l'Inde dans tous les rites sacrificiels. Roulée autour des doigts, elle rend la main apte à accomplir les rites les plus solennels.

2. (1) Khak må. — (2) Karah. — (3) Ralan hamū (réduits au  $1/6^{\circ}$ ). — (4) Main du sacrifiant munie du ralan hamū, du khak må

et du karah.

ornée de deux bandelettes ou fanons qui pendent par derrière1.



1. Celle que j'ai pu voir à Phan-Rang ressemble beaucoup à la mitre de Thomas Becket, archevêque de Cantorbéry (x11° s.), figurée dans le Dict. de Vorepierre, t. II, p. 440.

2. (1) Pajà. — (2) Mödvön. — (3) Offrandes. — (4) Linga figure habillé. — (5) Hābók. — (6) Offrandes. — (7) Cavans. — (8) Eaux lustrales. — (9) Pô Ahdja. — (10) Camenĕi.

15º Le Gai jrön amon, ou bâton des prêtres chams.



Fig. 17'.

Il existe encore quelques accessoires du culte, dont il me paraît inutile de parler, car ils entrent dans la catégorie des objets usuels: ce sont des brasiers, des réchauds, des vases plats plus ou moins grands en forme d'assiettes ou de petites coupes évasées, un glaive recourbé à manche court qui sert dans les cérémonies funèbres à diviser le riz, etc.

### EAUX LUSTRALES

Les Chams emploient dans les cérémonies trois sortes d'eaux lustrales.

Ce sont:

1° L'eau de bois d'aigle : Ija gahlà 2;

2º L'eau de citron : lja krvöc³;

3º L'eau de mū': Ija mū.

Les deux premières sont préparées en râpant finement les bois dans l'eau. Grâce au principe résineux qu'ils contien-

1. Gai jrön amon (haut. : 2 mètres).

2. Prononcez: Iéa galao.

3. Prononcez: Krouotieu. Citrus acida, Hort., Rutacées.

4. En annamite cát lôi « sable qui sort de terre », nom qui me paraît tout à fait bien choisi. C'est un dépôt formé en majeure partie par du carbonate de chaux, laissé par une source incrustante, près du village cham de Palĕi Baplom, aux environs de Phan-Rí. La matière que j'ai pu examiner est en fragments de grosseurs diverses, de coloration gris blanc, assez durs. Elle est presque entièrement soluble dans les acides dilués avec dégagement abondant d'acide carbonique.

Après dissolution le liquide contient :

nent, l'eau présente bientôt un aspect blanc et laiteux. L'eau de bois d'aigle sert pour les aspersions et l'eau de citron à blanchir la face du mukha linga à Phan-Rang. On prépare la troisième eau lustrale avec la substance mū qui, délayée dans l'eau, mousse comme le savon.

### GESTE RITUEL DE CLOTURE

Les sacrifices et les cérémonies religieuses des Chams se terminent tous par un geste rituel, rappelant les mudrās hindous, que le prêtre exécute en touchant d'abord avec l'index de la main droite la base du pouce de cette main, puis avec ce pouce ainsi purifié, toutes les phalanges des autres doigts en répétant à plusieurs reprises, l'ordre des syllabes étant chaque fois interverti, l'invocation bien connue:

> Nömöh sibāya, en sanscrit : Namaç çivāya; Hommage a Civa!

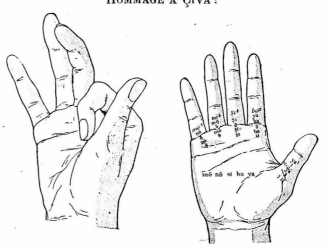


Fig. 18.

Beaucoup de chaux; Un peu de magnésie; Des traces de fer.

Le résidu insoluble est constitué à peu près exclusivement par de la silice.

En résumé : c'est un dépôt laissé à son émergence ou au voisinage par une source incrustante.

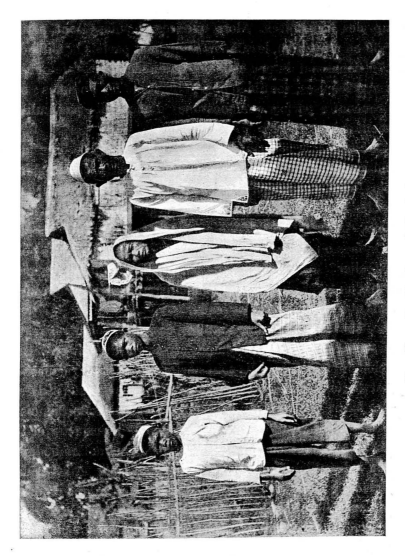


Fig. 19. — Famille chame du Cambodge.

### NOTES ANTHROPOLOGIQUES,

Les Chams constituent une race à part, ils diffèrent beaucoup des Annamites. Alors que ces derniers sont petits (1<sup>m</sup>,59 en moyenne), les Chams atteignent parfois la taille de 1<sup>m</sup>,70, dépassant un peu celle des Cambodgiens. Les femmes, assez gracieuses, sont bien plus petites que les hommes; on en rencontre parfois quelques-unes d'une taille particulièrement exiguë.

La couleur de la peau des Chams varie du brun foncé au brun rouge clair. Le teint des femmes est ordinairement moins foncé. Les mains n'ont pas l'étroitesse qu'on remarque chez les Annamites et les pieds s'élargissent au niveau des orteils. La peau, très douce au toucher, est mate, excepté sur la face où elle est souvent luisante, sans atteindre le poli particulier à la race nègre; elle paraît chez les enfants recouverte d'un léger duvet, et semble cuivrée dans la paume des mains et sous la plante des pieds.

Les cheveux des Chams sont fins, cassants, volent au vent. Ils recouvrent à peine les tempes et varient du noir-corbeau au châtain très foncé. Ils sont parfois ondulés (particularité observée aussi chez quelques Annamites), mais jamais frisés.

La barbe est rare, comme chez tous les Indo-Chinois, cependant j'ai vu quelques Chams dont la moustache et la barbiche étaient bien fournies. Le type cham au Cambodge, grâce à des alliances fréquentes avec les Malais et les Cambodgiens, est légèrement modifié, sans cependant différer notablement de celui des Chams de l'Annam qui ne se sont guère mêlés aux Annamites. Les Chams des deux pays sont mieux musclés, plus dégagés, plus souples que les Annamites dont ils n'ont pas les membres grêles, le nez trop large du haut et la tête volumineuse. Les parties molles de la ré-

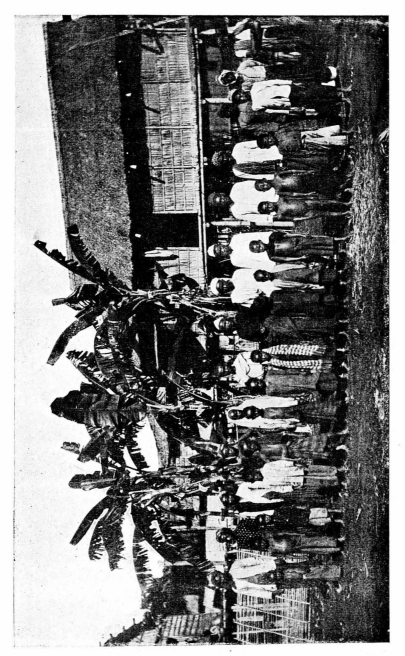


Fig. 20. — Village cham de Chruy-Chongva, près Phnôm-Penh (Cambodge).

gion postérieure du bassin sont très développées, le dos fortement ensellé, plus encore chez la femme que chez l'homme. L'œil est droit, grand et franc, les sourcils épais légèrement arqués. La tête est bien proportionnée, le crâne sous-dolichocéphale; le profil est droit, la face plus large que haute. Pleine chez l'enfant, elle devient osseuse à l'âge adulte. Les lèvres ne sont pas trop épaisses, ni la bouche trop grande.

Les remarques fort justes du Dr Reynaud sur le profil de la face, qui est presque aussi droit que chez les Européens, sur le teint de certains sauvages et Chams qui se rapproche sensiblement de celui des Européens hâlés, sur leurs lèvres qui rappellent beaucoup les nôtres, sur la tendance de quelquesuns d'entre eux au double menton, font penser qu'ils sont tout à fait étrangers à la race mongole. Les Chams — comme les Malais — sont les Asiatiques qui présentent physiquement le plus de ressemblance avec les Européens. Venus de Java, ils appartiennent à la grande famille malaise avec laquelle ils ont des affinités incontestables de langage, de mœurs et de coutumes.

### REMARQUES LINGUISTIQUES

#### LANGUE

Le cham est un rameau du malais qui se distingue comme lui par l'invariabilité des mots, la présence d'affixes, de préfixes, d'infixes et de suffixes permettant de varier à volonté le sens des racines et de les transformer en substantifs, verbes actifs ou passifs. C'est une langue mixte dont le fond surtout malais, rempli de mots qui se retrouvent dans les langues malayo-polynésiennes (javanais, sundanais, bugi, batak, balinais, awaiama, mala, murua, etc.), foisonne d'éléments communs aux langues khmère, annamite et chinoise et à celles des peuplades « sauvages » de l'Indo-Chine (Churus [pron. Tiourous],
Sedangs, Bahnars, Jarais, Kantchos, Rodaih, Mons, etc.),
sans compter un fort contingent de mots sanscrits et arabes introduits avec le brâhmanisme et l'islamisme .

Les éléments malais conservent parfois en cham leur physionomie propre, mais subissent le plus souvent les changements suivants :

L'a malais devient ö. Ex. :

| Malais. | Cham.          |        |
|---------|----------------|--------|
| mata    | möta           | æil.   |
| m $a$ ḥ | m <i>ö</i> ḥ   | or.    |
| rabut   | r <i>ö</i> puk | orage. |

1. A part quelques différences dialectales dues à l'influence du khmer et de l'annamite, on peut dire que le cham se parle et

#### L'i malais devient ai, ĕi ou vĕi:

| Malais.         | Cham.                  |         |
|-----------------|------------------------|---------|
| kaki            | $\mathrm{tak}ai$       | pied.   |
| mati            | möt $ai$               | mort.   |
| $\mathrm{gig}i$ | ${f tag}reve{e}i$      | dent.   |
| laki            | ${\bf lak} \breve{e}i$ | garçon. |
| api             | ap $v\check{e}i$       | feu.    |
| hah <i>i</i>    | nah <i>věi</i>         | cochon. |

#### La sonore malaise se change en sourde :

| Malais.     | Cham.        |         |  |  |
|-------------|--------------|---------|--|--|
| bjas        | <i>թ</i> յöḥ | legs.   |  |  |
| <i>b</i> uk | pök          | croùte. |  |  |
| ribut       | röpuk        | orage.  |  |  |

#### La sourde malaise devient sonore:

| Malais. | Cham. |          |
|---------|-------|----------|
| perak   | barad | mercure. |

#### Les sourdes s'échangent :

| Malais.       | Cham. |       |
|---------------|-------|-------|
| <i>k</i> aki  | takai | pied. |
| <i>k</i> anan | tanön | bras. |
| kebal         | tebal | tête. |
| aigi          | tagĕi | dent  |

#### Le son s malais se change en c:

| Malais. | Cham.          |       |
|---------|----------------|-------|
| nasi    | laçĕi ¹        | riz.  |
| bāsi    | ba <i>ç</i> ĕi | fer.  |
| rusa    | raca           | cert. |

s'écrit partout de la même manière; il ne faut donc guère tenir compte des expressions dalil « langue ancienne, sacrée », et bani « langue musulmane » que les indigènes appliquent à des mots étrangers dont ils ignorent l'origine.

1. Noter aussi le changement de n en l: naçi et laçĕi.

La sifflante dentale s malaise se change en l'aspiration h; n = m cham:

| Cham.   |                                          |
|---------|------------------------------------------|
| hatam   | $b\hat{a}ton.$                           |
| hudom   | quelque.                                 |
| hamū    | $rizi\`ere$ .                            |
| harum   | enveloppe.                               |
| halin   | changer.                                 |
| hela[ḥ] | chauve.                                  |
|         | hatam<br>hudom<br>hamū<br>harum<br>halin |

L'apocope et l'aphérèse sont fréquentes en cham :

| kók | pour | akók  | tête.      |
|-----|------|-------|------------|
| ciń | _    | kaciń | bouton.    |
| ra  |      | urań  | homme.     |
| lan | -    | bulan | mois, lune |

Les voyelles de la première syllabe d'un mot sont indifféremment a, i ou u:

```
takuḥ ou tikuh rat.
bamon, bimon ou bumon temple de feuillage.
balan, bilan ou bulan mois, lune.
```

Les éléments sanscrits sont fort nombreux; en voici quelques-uns:

```
Cham.
                 Sanscrit.
                pūrva
                                 est.
pur
dak
                daksina
                                 sud.
pai
                paçcima
                                 ouest.
ut
                uttara ».
                                 nord.
          =
                                 sud-est.
agrih
                āgneya
nailati
                nairrtya
                                 sud-ouest.
                vāyavya
                                 nord-ouest.
bāyóp
          ==
                                 nord-est.
eșan
                aiçana
adit
                āditya
                                 soleil.
                nagara
                                 ville, civitas.
nögar
          =
```

| Cham.  |   | Sanscrit. |                       |
|--------|---|-----------|-----------------------|
| nöçak  | = | nakṣatra  | $ann\'ee.$            |
| mötri  | = | mantrin   | conseiller, ministre. |
| mödhir | = | mandira   | palais.               |
| rūp    | = | rūpa      | forme, visage, etc.   |

Parmi les emprunts faits à l'arabe, on peut signaler :

| Burahin | n = | ابرهيم | Ibrahim.           |
|---------|-----|--------|--------------------|
| dunja   | =   | دنيا   | le monde actuel.   |
| imöm    | =   | إمام   | $im \hat{a}m$ .    |
| katan   | =   | ختان   | circoncision.      |
| katip   | =   | كاتب   | lettré de mosquée. |
| mögit   | =   | مسجد   | $mosqu\'ee$ .      |
| nöbi    | =   | نی     | $proph\`ete.$      |
| Ovlah ( | =   | الله   | Dieu.              |
| şaṃşu   | =   | شمس    | sole il.           |
| taribak | =   | ترباء  | terre, sol, etc.   |

Enfin les mots apparentés aux langues malayo-polynésiennes sont en nombre si considérable qu'il faudrait passer en revue le lexique entier pour noter toutes les ressemblances. Je me bornerai pour terminer à citer les exemples typiques suivants :

awaiama: tara sang, cham: daraḥ; taniga oreille, cham: tanī.

bugi: lau noix de coco, cham: lău; tāke pied, cham: takai. javanais: bana fleur, cham: banū; liman éléphant, ch. limon.

makassar : lau noix de coco, cham : lău.

misima: ibohi fruit, cham: bóh.

murua: ina *mère*, cham: inő; tegani *main*, cham: tanin; kaiyau *bois*, cham: kayău.

nala: bula *lune*, cham: bulan. sariba: kaiwā *bois*, cham: kayău. toba: ina *mère*, cham: inő, etc.

#### PRINCIPES D'ÉCRITURE ET DE LECTURE CHAMES

L'écriture des Chams se trace de gauche à droite, à la manière des écritures indiennes et européennes.

L'alphabet des Chams du Cambodge a quatre voyelles, deux diphtongues et vingt-neuf consonnes proprement dites. Celui des Chams de l'Annam possède cinq voyelles brèves, cinq voyelles longues, quatre diphtongues, et deux signes spéciaux, communs aux deux alphabets, notés au moyen des lettres m, h qui correspondent à l'anusvāra et au visarga du sanscrit.

L'écriture chame possède encore un certain nombre de signes vocaliques qui seront exposés plus loin.

#### VOYELLES DES CHAMS DU CAMBODGE

Quatre voyelles simples:

a, i, u, e,

Deux diphtongues:

ai, ō,

VOYELLES DES CHAMS DE L'ANNAM

Cinq voyelles brèves: a, i, u, rö, lö. Cinq voyelles longues: ā, ī, ū, rő, lő. Quatre diphtongues: e, ai¹, o, au².

m (anusvāra). Ex.: am, um. h (visarga). Ex.: ah, uh.

- 1. Prononcez: aï.
- 2. Prononcez: aou.

#### CONSONNES'

Gutturales: k, kh, g, gh, n.

Palatales: c, ch, j, jh,  $\tilde{n}$  ( $\tilde{n}$ ).

Dentales: t, th d, dh, n (d).

Labiales: p, ph, b, bh, m (b).

Semi-voyelles: y, r, l, v.

Sifflantes: s, s, ç

Aspirée: h.

#### Alphabet des Chams du Cambodge

#### VOYELLES

Voyelles initiales.

Voyelles groupées.

ke (ko) kai kó (kå) kóm kah

1. Elles sont communes aux deux alphabets, excepté la sifflante s qui manque à l'alphabet de l'Annam et les sifflantes s et ç qui ne se trouvent pas dans celui du Cambodge. En récitant l'alphabet on fait toujours suivre la consonne de la voyelle a: ka, kha, ga, gha, etc..., sauf pour n, n, m, qui s'articulent respectivement ngueu, gneu, neu, meu. Les lettres entre parenthèses sont dites consonnes ajoutées parce qu'elles ont été introduites très tardivement dans l'alphabet cham. Le signe modificateur de la voyelle inhérente des nasales  $(\xi)$ ; l'anusvāra  $(\cdot_+ = m)$ , le signe  $\zeta$  équivalant à la nasale gutturale (n), le visarga (? = h) et le virāma (/) qui supprime la voyelle inhérente, comme en Annam.

#### CONSONNES<sup>2</sup> Gutturales: رمي دس ده مرده سر ka kha ga gha nö Palatales: ي ي ي ي ي ي ي ي ي ي ي ي ي ي ي cha ja jha ñö er or in with Dentales: tha da dha nö da The Rome of Labiales: pa pha ba bha mö ית יע Semi-voyelles: la ra ya Sifflante: Aspirée: תבנ

Groupes consonantiques.

ha

<sup>1.</sup> La croix remplace le caractère qui supporte le signe.

<sup>2.</sup> Prononciation des consonnes, p. 80,

<sup>3. 4. 5.</sup> Consonnes ajoutées.

#### CHIFFRES

#### Autre écriture moderne du Cambodge.

#### Alphabet des Chams de l'Annam.

VOYELLES

CONSONNES

1. 2. 3. Consonnes ajoutées.

Sifflantes:

w w

șa ça

Aspirées :

ez ha

Groupes consonantiques.

kja kla kra kva

Ligatures chames.

pour frag han

CHIFFRES

#### SIGNES DIVERS

- 6) se place au commencement d'un livre, d'un chapitre.
- j point, point-virgule.
- )) fin d'un alinéa.
- m fin d'un article ou d'un livre.

#### SIGNES VOCALIQUES

I (dime) 722, 626, 4822, 122, 422, 424 kanī, tanī, mönī, ņī laņī, kacĕi, tapĕi, drĕi, padĕi, padĕi, halĕi e (bonté) באא, אים און, האיאן, האילן, האים jaleń, jen, debatā, ē (fée) הדיל, זהתהל, פהלהל, הפידים kē, dakē, rāmē, pēda ai (ail) २६, २४, २४, २४, १४, १८, १८, १८, १८, gai, jai, nai, bai, mörai, rai, hai ai (lêle) ラティブ、ファブブ・ファブブ・テママングブ , ラマララ suivi d'une cons. kaik, glaih, caik, tathaiy, גישה. דומשה , דמנה . דונים o (pot) hvoc, cvoh, jhok 7+ P To (ôter) graves, man, eran, our com karō, ralō, rōm, תל י o (coq) משלים, התלידות ה לצילון, התאל, בי הרילוך kók, cók, jróh, dhón, ralóv klå, ñå, danå, nå, mothå חילבי לללבת לענאה עוצרי לינות kakuh, cuk, phun, banun, ñuk

1. Le même signe se prononce o ou ao selon qu'il est suivi ou non d'une consonne.

\* au (a-ou) 52, en poj. vrj, grap, sij, sir klău, pathău, yău, athău, kău, kayău " ס (Eure) המידן, היאן, הידן, אוריק, גיניין karök, klön, gök, caköh, \* ' o (Eubée) (ชั่ง , งาวถๆ, วถๆ, kröm, janjök, K věi (houille) ) mg, zz, zz, vz, vz, vz, vz, vz, vz gavěi, dvěi, buěi, halvěi, havěi 2+3 vai (houille) 3003, 228, 28, 298, 025 (87 chvai, jvai, lvai, svai, hanvai FIS uv (a-oil) masse, groves, griff, the the kaduv. baruv, buv, möluv رمادير بينيد و لمعملوس لادمدي و لادمدي العملي العربي العربي المعملوس المعملوس المعملوس المعملين المعملين المعملين tabjak, tjan, thjap, djan, bjak . 4 Jā (yā) 73 S, प्रं ]ö (ye) ह्यूक्ल, त्रुक्त, त्रुक्त, त्रुक्त, त्रुक्त, त्रुक्त, cjöt, jjön, + you Jö (yeux) agric

1. 2. La combinaison, assez rare, d'une consonne et de l'un de ces signes vocaliques, surmonté du signe de l'allongement (?), sera toujours rendue par ö italique ou ő souligné.

rend longues les voyelles qu'il surmonte.

représente la nasale gutturale vi no affecté du virama de mande de

kan, gadan, jan, talan, dan, paçan, barón

change la voyelle ö des nasales nö, nö, nö, mö en a:

change la voyelle a en ö. Voy. plus haut karök, klöń, etc.

عربرہ ajā, se prononce jeā.

ajök, se prononce jök.

1. (/) La consonne qui en est pourvue perd sa voyelle inhérente. — Prononcez: kang, gadang, jang, talang, etc.

#### PRONONCIATION DES CONSONNES

ka, ga, ta, da, pa, ba, ya, la, sa, comme en français;

nö, comme ng prononcé d'une seule émission de voix, en étouffant le g ( $n^{gueu}$ ). Cf. all. eng, enger;

ca, comme la première syllabe du mot tiare en faisant entendre légèrement le son ch entre t et i (tchiare), ou comme t suivi du ch allemand dans ich, mich. Cf. all. Mütchen. C'est exactement le c' croate et le ci polonais (ciarki, ciasto);

ja, comme dja un peu adouci (djīa); presque dia. Cf. dz pol. dans dziad;

kha, gha, cha, jha, tha, dha, pha, bha, comme k, g, etc. suivis d'une aspiration très sensible (= k'ha, g'ha);

nö, nö, mö, comme gneux (dans soigneux), næud, il meut; ra, fortement grasseyé au Cambodge. Cf. ż r'ain arabe. Très vibrant au Bình-Thuận.

va, w anglais;

șa, comme l's du quôc ngứ.

ça, th anglais dur;

h, plus aspirée qu'en français;

da, presque t;

 $\dot{p}$ a, presque p;

ña, à peu près gnia en faisant fortement sonner i après gn. Cf. pol. linja [lin'-ja].

#### CHIFFRES

Les chiffres chams, à l'exception du 4 qui paraît être un signe vocalique et du 0 qui est le o indien, sont des lettres de l'alphabet à peine modifiées.

La décadence des études est telle chez les misérables

Chams du Bình-Thuận, dit M. Aymonier, qu'ils ont perdu la notion de la valeur de position des chiffres et écrivent 101, 102, 103, etc., pour 11, 12, 13, etc. Quant à représenter des centaines de chiffres, ils ne s'y aventurent même pas 1.

| 1             | 2      | 3   | 4 | <b>5</b> | 6    | 7 | 8  | 9  | 0 |
|---------------|--------|-----|---|----------|------|---|----|----|---|
| $a. \bigcirc$ |        |     |   |          | S    |   |    |    | 0 |
| b. ¶          | :<br>M | , . | N |          | C. S |   | ์  | Š  | 0 |
|               |        |     |   |          |      |   |    |    |   |
|               |        |     |   |          | 2,5  |   |    |    |   |
| •             | G      |     |   |          | S    |   |    |    |   |
| e. 3 "        | 6      | 3   | 6 | 3        | 0    | 8 | ट् | 29 | 0 |

- a, b, c. Chiffres chams des inscriptions, d'après Bergaigne. Cf. les trois premiers chiffres de la ligne a, à ceux des Chinois.
  - d. Chiffres actuels des Chams de l'Annam.
  - e. Chiffres des Chams du Cambodge.

#### PROCÉDÉS D'ÉCRITURE

Les Chams du Cambodge et les Chams Banis se servent pour écrire d'un bambou taillé (kalam, kalam mök = ar. قام), à la manière des Arabes. Les Chams Kaphirs ont adopté le pinceau chinois (but, ann. bút) et l'encre de Chine (mök, ann. mực). Ils répugneraient, paraît-il, à l'emploi d'un kalam ou d'une plume européenne; cependant les Chams Kaphirs que j'ai pu voir essayaient d'écrire avec une plume de fer, et

1. Aymonier, Gram. chame, p. 38.

auraient continué volontiers à s'en servir si leurs essais maladroits ne les en avaient découragés.

Les Chams du Cambodge écrivent sur du papier européen. leurs manuscrits dont la première page, à l'imitation des Malais qui se servent de caractères arabes, est à la place de la dernière dans nos livres, ont généralement le format d'une feuille de papier à lettre ordinaire. La page écrite est entourée d'un encadrement, la fin d'un verset ou d'une phrase est indiquée par trois virgules placées en triangle (,°,) et le livre débute toujours par l'invocation musulmane :

bismi 'llahi 'rraḥmani 'rraḥymi

« Au nom de Dieu, clément et miséricordieux. »

On rencontre parfois des manuscrits où les mots ci-dessus sont écrits à l'encre rouge, les alinéas précédés d'un fleuron et les signes de ponctuation tracés en bleu. Ces essais, dus probablement à l'influence de l'Islam, sont loin d'atteindre la capricieuse richesse d'ornementation des manuscrits arabes qui en ont donné l'idée.

Les Chams Kaphirs se servent de papier chinois de grand format et d'un transparent pour copier leurs manuscrits. L'écriture est généralement régulière, bien tracée et l'orthographe correcte. Les manuscrits des rituels sont carrés ou rectangulaires, souvent écrits sur des cahiers de papier épais, se pliant comme un paravent, analogues aux kran khmers, la première page est parfois ornée d'un large encadrement rouge en chevrons ou en tresses et le haut de la page est rempli par une rosace d'un dessin un peu lourd. Les dessins d'amulettes des rituels funéraires sont régulièrement exécutés et enluminés en rouge, bleu et noir. Les figures magiques qu'on rencontre dans plusieurs manuscrits, de même que les personnages, les animaux et les fleurs sont

peints dans la manière des artistes annamites et lestement enlevés.

Les manuscrits sur olles des rituels deviennent de plus en plus rares. Tandis qu'au Cambodge l'art de graver l'écriture sur feuilles de palmier est exercé par d'habiles calligraphes, les Chams l'ont complètement délaissé. Ils n'emploient plus pour leurs manuscrits que le papier mince des Chinois ou le papier européen.

Première page d'un Coran cham de l'Annam.



1. Voy. p. 11, n. 2. Cambodgien : tran; annamite : cây lá buông ou buôn.

Comme spécimen de l'écriture des mss. arabes de l'Annam, je donne ci-dessus le fac-simile d'une page du Coran, en faisant observer que l'écriture arabe du Cambodge se rapproche davantage du *neskhi* ou caractère de copie, employé déjà au temps de Mahomet.

Cette page commence (l. 1 à 7) par la Fātiḥat el-Kitāb (voir p. 4, n. 5), premier chapitre du Coran, dont voici la traduction.

Au nom de Dieu, clément et miséricordieux.

- 1. Louange à Dieu, souverain des mondes;
- 2. A Dieu, clément et miséricordieux;
- 3. Au Roi du jour du Jugement.
- 4. C'est toi que nous révérons, c'est à toi que nous adressons nos prières.
- 5. Conduis-nous dans le chemin de l'équité;
- 6. Dans le chemin de ceux à qui tu es propice;
- 7. Contre lesquels tu n'es pas irrité, et qui ne sont pas les jouets de l'erreur.

Observations. — Ligne 2. Le mot 'rrahymi s'arrête à 'rra; hymi est rejeté à l'autre ligne, contrairement à l'usage arabe de ne jamais couper un mot. On retrouve ici l'habitude chame d'écrire jusqu'au bout de la ligne et de renvoyer à la ligne suivante les lettres du mot qui n'a pu être achevé, sans s'inquiéter le moins du monde de la division des syllabes.

Ligne 3. Le j appartient au mot qui suit.

Ligne 7. Au premier tiers de cette ligne débute la XXXVI<sup>e</sup> sourate du Coran, intitulée Soûrat Yas ou Ya Sin, nom des deux lettres placées devant le premier verset. Elle s'arrête dans notre manuscrit au milieu du verset 6. Elle sert de prière des morts et avait reçu de Mahomet le nom de Cœur du Coran. Traduction:

Au nom de Dieu, clément et miséricordieux.

- 1. YA. SIN. Je jure par le Coran sage
- 2. Que tu es un envoyé
- 3. Marchant dans le sentier droit;
- 4 Par la révélation du Puissant, du Miséricordieux,
- 5. Afin que tu avertisses ceux dont les pères n'ont pas été avertis, et qui vivent dans l'insouciance.
- 6. Notre parole s'est vérifiée à l'égard de la plupart d'entre eux, et ils ne croiront pas.

Pour en revenir aux écritures propres des Chams, faisons remarquer que, si à première vue celles du Cambodge et de l'Annam diffèrent notablement entre elles, un examen plus attentif' permet de s'apercevoir qu'elles ne s'éloignent pas plus l'une de l'autre que nos écritures anglaise et gothique. Les signes vocaliques se ressentent un peu de l'influence khmère dans l'écriture des Chams du Cambodge; elle a, en outre, une tendance marquée à disloquer ses éléments, tendance qui se manifeste déjà dans les inscriptions et qui est tout à fait frappante dans les rares manuscrits sur olles du Cambodge.

L'écriture des Chams de l'Annam est très arrondie, ordinairement bien formée, mais la plus grande incertitude règne dans le tracé des lettres ga et la qui ne diffèrent que par la plus ou moins grande ouverture de la boucle de gauche. Sans le secours du contexte il serait souvent très difficile de discerner à quelle de ces lettres on a affaire. Le ja et le ya, le jha et le pha, le pa et le ça, le pa suivi du signe vocalique ő et le ha, etc. donnent lieu aux mêmes observations. En ajoutant à cela la confusion qui peut naître entre le signe vocalique de l'ī long et l'anusvāra, tous deux notés par un

1. Voir plus loin les fac-similés.

point, on aura une idée des obstacles qui barrent le chemin aux commençants dans le déchiffrement de cette écriture.

Écriture du Cambodge. Chanson chame.

سر مه مه می می در در شه بی به در ورد در بی در ورد در در می می می در ورد در می به در ورد در می در در می در

#### Transcription.

Uni cĕi yöc dum ni hulun kan blóh nå jön di kóh buh dum anin || burjam möh yöc dum ni okan ai klak möduh hu chuk yva möh adĕi || cĕi yöc anit baik hai ku cĕi anit ka adĕi nön bjak mötvĕi möh yöc okan ai si klak möh nin adĕi || cĕi yöc anit ka hulun hai cĕi anit ka adĕi nön dók mötvĕi || möh yöc käu pa möh möin sóp glĕi abih || cĕi yöc cĕi pamöin kău aun pvöc klå tan san po ku cĕi ||

#### Traduction.

O mon seigneur, vas-tu mettre à la voile, que tu t'inquiètes d'où vient le vent? — Ibrahim, mon or pur, ce serait mal

de m'abandonner? — aie pitié de ta petite sœur, ne l'afflige pas. — Car si tu partais, mon bien précieux, je serais comme l'orphelin; — Mon seigneur, aie pitié de ta sœur dorée (= belle comme l'or), ne dédaigne point ta jeune amie, — ne la laisse pas, telle une orpheline, errer sans repos dans l'épaisse forêt. — Tu restes, mon seigneur, tes paroles me remplissent d'allégresse; ne pensons désormais qu'à rire, jouer et nous promener dans la forêt.

#### Écriture de l'Annam

(Note de copiste d'un Coran arabe-cham).

الهدارا و المادر المادر المادر المواجعة المعادر و المواجعة المعادر المواجعة المعادرة المادر المواجعة المعادرة المادر المواجعة المعادرة المادر المواجعة المعادرة المادر المواجعة المعادرة المادرة الما

#### Transcription.

nī nömö kamī halun mualljiyaḥ maṅ ḍaā val halĕi āhvör aṅan kău hvöp kĕi | blóḥ jeṅ acaryak | blóḥ grū paḥ nöm brĕi aṅan kamiṃ kalun jeṅ imöm par naṃ alvahu hu pō ku pō nöbī muhammed | blóh jen grū par avalak laḥi çalam mö lam mö | bloḥ kamim halum çurak ikak ta puk aric nī pjóḥ ka anök nan tacov na.
n tacaik kau bac hadör dam (?) pjö-yan-pjö (?) alva hu hu pō ku nī pabjak dvai vör labjak bhummī |

#### Traduction.

Mon nom, avant d'avoir été initié (circoncis), était Hvöp Kei. Plus tard je devins précepteur spirituel, puis imâm. Alors le grū (= gourou) me donna le nom de Paḥ Nöm. Je proclame que Mahomet est le prophète de Dieu. J'atteste que Dieu est le seul Dieu. J'ai écrit ce livre, je l'ai relié, pour que mon fils, mon petit-fils ou ma petite fille le conservent. Il n'y a point d'autre Dieu que Dieu; qu'il ne nous conduise point point hors de ce pays (ou Puissions-nous ne pas être errants).

Écriture de l'Annam (Fragment du Rituel funéraire de Phan-Raug.)

sols of bryon we was sold of on of sold o

Transcription.

vök mörai | lĕi braḥ ça urak dilaṃ] bóḥ pānöṅ nan kumar jö | ha lā möḥ laóv patĕi nan raló v | harūḥ pahjak kan laṅū nan hö p III

#### Traduction.

revenir. L'embryon et la noix d'arec [dans son enveloppe] se ressemblent. La feuille d'or et la cime de bananier représentent [la chair]. Suer [pendant la cérémonie funèbre] est de mauvais présage.

Les fac-similés de deux Hymnes et d'extraits des Rituels funéraires de Phan-Rang et de Phan-Rí, qu'on trouvera à leur ordre dans les textes, fournissent aussi d'intéressants spécimens de l'écriture chame de l'Annam.

#### Paléographie '.

Les alphabets en usage chez les Chams et les Khmers depuis le temps des plus anciennes inscriptions jusqu'à nos jours sont originaires du sud de l'Inde; ils peuvent être rattachés au vatteluttu<sup>2</sup>, écriture qui a été remplacée par l'alphabet tamoul moderne; les cérébrales n'y sont pas représentées.

Le plus ancien spécimen de l'écriture chame nous est donné par l'inscription de Nha-Trang (Annam) qui date du m' siècle de Jésus-Christ. « Elle dépasse en archaïsme non

4. Faire suivre, au moyen de fac-similés, l'évolution de l'écriture chame depuis les temps anciens jusqu'à maintenant, conduirait beaucoup trop loin et dépasserait d'ailleurs le but que je me propose : mettre rapidement en mesure de lire les mss. chames, tous modernes. En attendant la publication d'un ouvrage spécial, il sera loisible, à ceux qu'intéresse l'épigraphie du Campā, de consulter les planches des Inscriptions sanscrites du Cambodge et de Campâ, exécutées directement d'après les estampages, et publiées par MM. Barth et Bergaigne. Voir aussi le remarquable article de Bergaigne, L'ancien royaume de Campâ dans l'Indo-Chine, paru dans le Journal Asiatique, 8° sér., t. XI, 1888, p. 15 sqq.

1888, p. 15 sqq.
2. Voy. A. C. Burnell, Elements of South Indian Palæography.

London, 1878, in-4°, p. 44 sqq.

pas ce qu'il était scientifiquement permis d'attendre, mais ce qu'on pouvait moralement espérer . » L'écriture de cette inscription est comparable à celle de la célèbre inscription de Rudradāman, à Girnār , qui remonte à l'an 72 de l'ère çaka.

A partir du vin° siècle l'écriture chame perd son aspect archaïque et se rapproche des écritures du Cambodge et de Java. Elle se désarticule dès le ix° siècle et se surcharge de fleurons. Ses éléments, géométriquement arrangés, forment un ensemble du plus heureux effet, mais cet excès de régularité, en enlevant aux lettres leur caractère, rend la lecture des inscriptions frustes si ardue qu'il est quelquefois impossible de la mener à fin.

Plus tard l'écriture lapidaire s'altère de plus en plus pour aboutir à l'akhar rik qui peut être considérée comme le dernier stade de la transformation qui a donné les écritures modernes.

L'akhar rik est une écriture hiératique usitée en Annam pour tracer des amulettes et transcrire certains mots dans les manuscrits. Elle est comme un trait d'union entre l'écriture lapidaire ancienne et celle des Chams d'aujourd'hui. En voici l'alphabet; la première colonne renferme, pour les consonnes, les caractères qui se rencontrent le plus souvent, les autres colonnes donnent les principales variantes de ces consonnes. Les voyelles ont à peu près la même forme dans toutes les akhar rik.

<sup>1.</sup> Inscr. sansc. du Cambodge, 2e fasc., p. 12.

<sup>2.</sup> Girnār, district de Kāthiāwār, présidence de Bombay.

<sup>3.</sup> Páli: akkhara, « lettre, caractère ».

#### AKHAR RIK

### Voyelles.

 $\mathring{\mathbf{a}}$ 

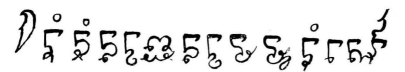
aṃ

aḥ

### AKHAR RIK Consonnes.

| ka       | \$            | 2        | S S | $\square$ | 67  |               |
|----------|---------------|----------|-----|-----------|-----|---------------|
| kha      | ह             | ರ್       |     |           |     |               |
| ga       | 5             | ଟ        | ನಾ  |           |     |               |
| gha      |               | š.       |     |           |     |               |
| 'nö      | 50            | المويخ   |     |           |     |               |
| ca       | 2             | 500      | 20  |           |     |               |
| cha      | رهوا          |          |     |           | ,   |               |
| ja       | 25            | Fir      |     | 25        | gen |               |
| jha      | 22            |          |     |           |     |               |
| ñö       | 505           |          |     | 67        | 9   | ~             |
| ta       | \$            | ଚ        | ₹ . | 3         | 5   | $\mathcal{E}$ |
| tha      | <b>5</b>      | متحقك    |     |           |     |               |
| $da_{.}$ | ब्र           | 2        | 2   | 2         |     |               |
| dha      | $\mathcal{C}$ |          |     |           |     |               |
| nö       | ब             | ~        | 5   | go        | 3   |               |
| pa       | 55            | 55       | 53  |           |     |               |
| pha      | 55            | 500      |     |           |     |               |
| ba       | <b>5</b>      | E        | v   |           |     |               |
| bha      |               |          |     |           |     |               |
| mö       | 58            |          | W   | E PO      |     |               |
| ya       | 200           |          |     |           |     |               |
| ra       | 8             | a a      | 2   | 2900      | 2   |               |
| la       | S             | gg<br>gg | ET  |           |     | ž             |
| va       | 2             | CT       | Eg  |           |     |               |
| șa       | 5             | Sin      | F.  | 3         |     |               |
| șth      | es -          | متك      |     |           |     |               |
| ha       | 579           | SPA      | JBT |           |     |               |
| ķ        | 5             | 87       | ಡ   | 2         |     |               |
|          |               |          |     |           |     |               |

#### Écriture dite Akhar rik.



ni ti—k—u—ḥ Ni (Ici) tikuḥ (rat); k—u—ba—v kubav (buffle);

ri—o—m'n' rimón (tigre);

# ing graph and a

ti—pa— y tipay (lièvre); nö-ga-ra-y nögaray (dragon);

u—la ulā (serpent)

## BULLE LEN BELLE

a—a—i— n— ḥ
anaiḥ (petit);

a—ai—ç — açaiḥ (cheval);

h. pa—ai—b—
pabaiy (chèvre);

# इन्द्रें स्प्तर्हें इन्ने हिन्ने स्प्रहें

y kra  $m\ddot{o}$ —n—u—k a— th— $u\dot{n}$  pa— $bv^{\breve{e}i}$  kra (singe);  $m\ddot{o}$ nuk (poule); athu $\dot{n}$  (chien); pabv $\breve{e}i$  (cochon

# EST & 13 5 55 5

a— bi— ḥ

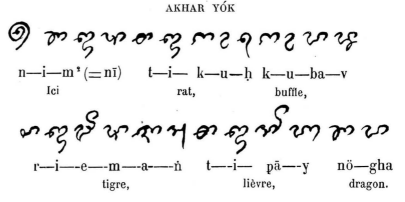
nö—ça— k

abiḥ (toute)

nöçak i (année cyclique).

1. Skt: nakṣatra «mansion lunaire ». — Les Chams expriment les millésimes au moyen du cycle lunaire chinois de 60 ans. Il est divisé en cinq périodes de douze années désignées chacune par le nom d'un des douze animaux énumérés ci-dessus.

Dans l'akhlar yók, « écriture cachée », les consonnes sont considérées comme dépourvues de voyelle inhérente. Pour représenter les mots on les fait précéder ou suivre de la voyelle isolée, ainsi que cela se pratique en devanāgarī, pour l'ī bref ou l'ī long joints à une consonne. Ex. :  $\overline{\imath}$ ,  $\overline{\imath}$   $\overline{\imath}$  ri, vi (écrits : ir, iv) et  $\overline{\imath}$ ,  $\overline{\imath}$ , vi.



L'akhlar atvöl, « écriture suspendue, abrégée », est une écriture par sigles qui consiste tantôt à ne tracer qu'une ou plusieurs lettres d'un mot, tantôt à placer les lettres les unes sous les autres comme les *pieds* ou caractères souscrits en khmer ³, et enfin à entrelacer les lettres de manière à former une sorte de monogramme ⁴.

Le fac-similé suivant d'akhar atvöl offre un exemple de

1. Il en est de même dans nos écritures européennes.

2. L'm remplace évidemment le signe de la longue (-), qui s'exprime dans l'écriture ordinaire par un point en haut ·). La raison de cette confusion est que le même signe représente en cham à la fois la longue et l'anusvāra (m).

3. La deuxième colonne du dernier tableau autographié de la Grammaire chame de M. Aymonier offre un exemple de cette

facon d'écrire.

4. m pour nan, par ex. (le premier jambage de l'm représentant ici un n abrégé, les deux autres un n complet);  $\widehat{k}$  pour kubău, etc.

sigle composé : le mot nöçak  $\equiv skt$ . nakṣatra « mansion lunaire », est partout abrégé en nöç, et kubav l'est en kuv. Ce texte, que j'ai donné en entier, énumère tous les animaux du cycle duodénaire des Chams et sert d'exercice aux enfants chams qui apprennent à lire.

AKHAR ATVÖL

## 1 So was we had a so was to go to

nī thu—nö—ç¹ ti—ku—ḥ|| thu-nö-ç ku-v Ici l'année cyclique [du] rat; l'année cyclique [du] buffle;

### (1 द्वा हुन प्रकार के वा क्षेत्र पर दे प्रकार के

thu—nö—ç ri—món || thu—nö—ç ti—pĕi²|| l'année cyclique [du] tigre; l'année cyclique [du] lièvre;

## الدسد كا منك رمع كالمد ملا نه الب رمه وهو لام معل مد نه

### الردي كي لده ده دي الكسم كي ملك لاه ده دي

thu—nö—ç a—çai—ḥ || thu-nö- ç pā—bain || l'année cyclique [du] cheval; l'année cyclique [de la] chèvre;

### ادله ند ديم لده دو ده ار دي لده دو دي

thu-nö—ç krā | thu—nö—ç mö-nu—k | l'année cyclique [du] singe; l'année cyclique [de la] poule;

1. Pour thun nöç[ak] « année cyclique ». L'n sert pour les deux mots.

2. Je note le b par p quand il a la valeur du p, anomalie fréquente en cham.

thu·nö—ç a—thău || thu—nö—ç pa—bvěi || l'année cyclique [du] chien; l'année cyclique [du] cochon.

Les divers textes qui précèdent et les fac-similés de fragments des hymnes et des rituels funéraires présentent les types les plus caractéristiques des écritures chames du Cambodge et de l'Annam, ainsi que leurs modifications. En même temps qu'ils constituent d'utiles exercices de lecture, ils donnent un aperçu du style des écrits chams. Étudiés avec attention, les alphabets et les exercices conduiront sans peine du déchiffrement, relativement facile des manuscrits, à celui plus compliqué des nombreux documents épigraphiques de l'ancien Campā.



Bas-relief cham, conservé à Phnom-Penh à la Direction des Travaux publics.

### **TEXTES**

#### DIVINITÉS QU'IL FAUT INVITER AUX CÉRÉMONIES

Nī danak pö ganvör mötrī yaḥ nap yan daā pö ganvör mötrī dahlau ||

blóh daā pō çan ||

blóh adóh daā po nögar []

blóh adóh daā po pan ||

blóh adóh daā po klon []

blóh adóh daā po bhók ||

blóh adóh daā pō rāmē ||

blóh adóh daā pō aṣah ||

blóh adóh daā pō kuşat ||

blóh adóh daā cĕi cathun ||

blóh adóh daā po yan īn ||

blóh adóh daā po tan gahlau ll

blóh adóh daā po bīnthvör ||

blóh adóh daā yan pājai parik krón [[

blóh adóh daā abih yan tak nan jö [[

yah nap thyrā tapěi nun hakul patěi kaman djon klöp dī kayā yah nap thrvā yau nan jö  $\overline{\rm III}$ .

Suivant la coutume, il faut inviter Pô Ganvör Mötrī et les divinités.

Inviter d'abord Pô Ganvör Mötrī.

Puis le maître de maison invite [les divinités];

Puis il chante pour inviter Pô Nögar;

Puis il chante pour inviter Pô Pan;

Puis il chante pour inviter Pô Klon;

Puis il chante pour inviter Pô Bhók;

Puis il chante pour inviter Pô Rāmē;

Puis il chante pour inviter Pô Ṣaḥ;

Puis il chante pour inviter Pô Kuşat;

Puis il chante pour inviter Cĕi Cathun;

Puis il chante pour inviter Pô Yan In;

Puis il chante pour inviter Pô Tan Gahlău;

Puis il chante pour inviter Pô Bīnçvör;

Puis il chante pour inviter les divinités de Pajai, de Parik et de Karan;

Enfin il invite les autres divinités, chacune en particulier.

Offrir en outre, comme pour la cérémonie du Thrvā', des pĕi nun, des hakul (gâteaux minces et secs de riz glutineux), des bananes et du riz grillé; faire adhérer des cierges [contre les plateaux où sont placées ces oblations]. On procède de même pour le Thrvā.

Incantation à la déesse Nögarai et aux Serpents.

Ni nömaş çibaya ka yan ka drĕi kău nī barău ℍ

mön kău tabjak di çan mön boh nai nögarai cakon nai nögaray cakon papar nå tapa taçik laik kalik pamöjjön bacan ramöh pamöjjön jā ñak jā dar laik proc taha möjjön pamöjjön kron laik lapon pamöjjön höp pamöjjön hol laik proc möta pamöjjön benuh pamöjjön kan barav ||

1. P. 42.

TEXTES 99

mön kău mön gai kai jrū raloi kău cakök proc nai nögarai kău crón dī nok than benuh tanan than kău thău pakla dī than nöthan uran nī tanan cam çjem tanan lo crūk tanan raglai uran kcai tanan abih drei kumei anan lakei nu lö bih pā tata kău brei kahö nå mötai tamö tanö riya nī batra barau mön kau kapva baçei batjā raga patih kău kin balih tanö möron karak kău balih mön çan tidam jvak kau balih dī tanöh mön ron lamun kău balih tanöh mön jva likan athau kāu balih panöh ta kadău pöh |

ahöi on ulā cil pa ṣamil mörai tok panokṣa | kău nī hoi on ulā prajak göp mörai tok panokṣa | yaḥ kău nī hoi on ulā pron priḥ padik mörai tok panokṣa | yaḥ kău nī hoi on ulā anal kañal mörai tok panokṣa | yaḥ kău nī hoi on lapan pajan mörai tok panokṣa | yaḥ kău dī hoi on ulā apan daran mörai tok panokṣa | yaḥ kău nī abiḥ ulā nan mörai ban bitrei | löḥ löy dī akók anöḥ mönvuṣ janya oma | yaḥ kău nī hoi on nögarai patiḥ tā dī dīḥ nögar mörai tok panokṣa | yaḥ kău nī hoi nögarai [h]atam dók dī dalam nögar mörai tok panokṣa | yaḥ kău nī yaḥ anöḥ nögarai patiḥ kău daā nå dók kital kröḥ gahul | yaḥ nögarai möraḥ yaḥ nögarai hatam | kău daā na dak bital dalam pabun cök | bā jjóy eḥ khar ka bhum dī pō nitra pik pajvai dók dī ulā athāu çā anan möya lamóv çā anan kubav anök mönvuṣ eḥ dī akók bādók dī pō döp |||

Incantation à la déesse Nögarai et aux Serpents.

Nous rendons hommage à Çiva et aux divinités!

« Alors j'ai quitté de nouveau ma demeure, j'ai vu la déesse Nögarai. La déesse Nögarai s'est emparée de moi, elle m'a transporté au-delà des mers. Elle s'est dépouillée de sa peau, sa peau s'est changée en corne de rhinocéros d'où l'eau a filtré goutte à goutte. Elle a laissé tomber son gros in-

testin et un fleuve en est sorti. Elle a laissé tomber son intestin grêle et le banian a été créé. Qui pourrait opérer de semblables merveilles?

« Et moi, j'ai pris un long bâton, j'ai touché les entrailles de la déesse Nögarai et les branches du banian se sont multipliées. J'ai su faire sortir de ces branches les Chams, les Siamois, les Chinois, les Churus, les Raglaiet tous les hommes et toutes les femmes. Qu'ils frappent tous leur poitrine!

« C'est moi qui te donne la mort, alors tu descends vite sous terre' par ma main. Je tiens le glaive au fer brillant. J'ai posé la terre sur l'écaille d'une tortue, je puis l'écraser comme une fourmilière, la placer sur le dos d'un éléphant, lui donner l'immobilité du cadavre, la faire trembler ou l'entr'ouvrir.

« J'appelle sa seigneurie le serpent Cila, qu'il vienne assister à cette cérémonie. Moi que voici, j'appelle sa seigneurie le serpent Pārāvata, qu'il vienne aussi assister à cette cérémonie. Moi que voici, j'appelle sa seigneurie le grand serpent Prahasa, qu'il vienne assister à cette cérémonie. Moi que voici, j'appelle sa seigneurie le serpent Anal Kañal, qu'il vienne assister à cette cérémonie. Moi que voici, j'appelle sa seigneurie le Millepède rampant, qu'il vienne assister à cette cérémonie. Moi que voici, j'appelle sa seigneurie le serpent qui vit sur le litchia, qu'il vienne assister à cette cérémonie. Moi que voici, j'appelle tous les serpents, qu'ils viennent manger à satiété. Qu'il soit pardonné sur la tête des fils des hommes. Victoire! Om!

Moi que voici, j'appelle le Roi des Serpents blancs; qu'il s'établisse dans le royaume, qu'il vienne assister à cette cérémonie. Moi que voici, j'appelle le Roi des Serpents gris;

Dans les régions infernales.
 Nephelium litchi, CAMB. (Sapindacées).

qu'il demeure dans le royaume, qu'il aille se placer au milieu des nuages du sommet de la montagne. Que Pô Nitra purge la terre de ses impuretés. Que les serpents qui ont nom Chien, Chat, Bœuf, Buffle purifient les lieux souillés où! habitent les hommes

Première page du manuscrit des hymnes.



#### TEXTE DES HYMNES

Hymne à Pō Ganvöi Mötri.

Nī danak pō ganvör mötrī || ¹ nå bal mörai bī mrai vak ² darvai drön jra || k dī ai ||

nå bal mörai bīdraḥ rai vak² ṣaraḥ || dröṅ jrak dī ai | nå bal mörai khaṅ rai hvak caraṅ || ³ dröṅ jrak di ai | uök drĕi mönik ṣadan dók glaṅ || limön caṃ rjöp mörai | limön caṃ rjöp mörai rjö|p möadvai khan gan [lan] modhī | limön gan gan † mö || dhī | mörai bat nī rók rai molvök ||

daā pō||khaṅ\* bī\* thruk\*||

### Ce que doit faire le Maître de Maison avant le sacrifice.

Nī danak pō çan lan ljuv dī pō çan lan pacan al dī pō can göp cā cā can can khin daā pō çan tamö köc rā || ganök po çan halvei ban çan drei kārā löh | hagait halvei ban || jan akók jjön çan brei kā ralöh, brei çan katvai löh || yvā na payā can jan çaun | klak göp ranam uran || tabjak ban jan uran klau balei | hū jön ranam göp drei rakla || palei göp tvei akhan ||

#### Hymne à Pō Yan Inő Nögar.

[v Ni] danak pō nögar | mön jjön tanöh jjön tahā |

mön jjön inö yan pō nögar | mön jjön tanöh jjön kau mön jjön gahlau yan pō nögar | mön jjön tanöh jjön ai mön jön padai mön yan pō nögar | gahlau çón gan liñan ralac boh

1. Les deux traits verticaux || indiquent la fin de la ligne du fac-similé du ms.

Corr. 1, 2. hvak. — 3. crań. — 4. lan. — 5. Ijeń. — 6 bī. — 7. thruk. — 8. pacań. — 9. lań. — 10. paçań. — 11. brěi. — 12. payva.

tjan  $p\overline{o}$  nổ nögar | pa pör möthvör mörai bằu höp padai apuḥ banoṅ | ṣvan  $p\overline{o}$  kaḍoṃ dī crai ghā | halā löp ṅan tacĕi uraṅ lac drĕi göp ṅan tanön | kapvak dvaḥ bjön baṅ höp taṅin | karriḥ böḥ doṃ rapuk pablök pathruk coṅ bā kā ai | möṅ töl hamu kut khvai | daā  $p\overline{o}$  gön pathruḥ likău ayuḥ drĕi  $p\overline{o}$  tamön |

## Hymne à Pō Pan.

[ Nī] danak pū pan |

yan po apan dók hom mölam thau dom cjem pör mölam taböl jjön av litā gai jrön balā pan bóh amak | tabör jjön lā auv gai jrön gahlāu pan bóh amak | jvai jjön dī lonĕi jön dī kamĕi crū kanai | gan tvĕi jā pajök kamĕi crū rvak diḥ dī apvĕi | daā po bön bathruk likău ayuḥ | po dī mön |

## Hymne à Pō Klon Garai.

a Nī danak pō klon |

dī bel laik cröḥ panai pō kloṅ mörai döḥ ljeṅ dī klaṃ dī bal lait thröḥ ṣaḥoḥ pō klóṅ rai döḥ ljeṅ kayā | tuk dva tamö tuk klau kayā thai pamöyau | pō klóṅ döḥ ljeṅ dī klaṃ | jagan³ pō trun möcök drök jiḥ paḥök döḥ ljeṅ kayā | jalan po trun mönok pō klóṅ drök jvak takhók dök ljeṅ kayā |

# Hymne à Pō Bhók.

Nī danak pō bhók |

papvai banön nön' glai papvai bok dvai dap man cari | papvöl dhöl nī cain nå çamö drei pō dī nok talī abiḥ dhan nī ḍaṃ mök dī nok drei pō dī nok cök krón dók tok krón kā bhap limaḥ blóḥ blai pō kin mörai tvei throḥ trav tanöh padan ñran nöh tanök pō dröh dī niai kaḍak | daā pō ljeñ pathruk kacö ayaḥ drei pō damön ||

Corr. 1. gita. — 2. lonvuĕi. — 3. jalan. — 4. nan.

## Hymne à Po Ramē.

🔊 Nī danak pō ramē |

ṣaḥoḥ glón mö apóv dī nok hon cóv yan pō ramē | hoḥ möhalön ṣalav bjet van yan pō ramē | ṣaḥoḥ glon möhajai baluv kan hatai yan pō ramē | jā möḥ halóṃ luv luv dva haluv yan pō ramē | pō bjā ākaran póḥ göp dī blan yvā çjaṃ lākĕi dhar jā harĕi dók kal cröḥ po bjā than can banan klak rai yan ghvöḥ | yău harĕi | daā pō ljen bī thuk kanő ayuḥ drĕi pō damön |

## Hymne à Pō Şah.

🔊 Nī danak pō ṣaḥ |

danuḥ [po] ṣaḥ bal lī hoṃ hamu cón ra crön möḥ cjeṃra racan danuḥ baṣa kău mai danuḥ ṣaḥ can dak tabjak | kamĕi doṃ rait tabī ramör klaṃ nī oḥ mit cuṣöp kamĕi lo dröp mai möpaçan | cök prón racór glai gan biḍan ḥoḥ bak bī po klón can jalan nå bal lāauv thai nan pamrö dva gaḥ jalan | daā po ljen bathuk kanö ayuḥ drĕi po jamön |

# Hymne à Pō Klon Gașait.

🔊 Ni danak po klón gasait |

jan dī cök luv luv baçaḥ av ljuv pō klón kaṣat pan laik dī cök brön brön bathaḥ khan drön po klón kaṣat—jan dī cök rapat pō klón kaṣat pābjā mönĕi | pō klón ljen nå rapaḥ jā möpābaḥ ō thầu ṣagvai | jan juk rai möglan jā laik dī tāpā akam babhap taklam pabök banök cahöc pamit ṣöp pvöc dī tum rabón javum nap lī tanrā nöḥ parabhā hamā ramai | nå boḥ badon dók bai alā dhan kroc yan bjā darā | çan bjā darā humā ḥan pō klón tak gan nap ça[n] kabjā daā pō ljen bī th[r]ok kanő ayuḥ drēi pō jamön |

Corr. 1. trun. — 2. gașait.

## Hymne à Cĕi Cathun.

#### n Nī danak cĕi cathun |

tathun cèi döp dī glón pak thău ganón pō cèi tathun uran droh cèi möcai o çjam dī hatai dröh cèi tathun | cèi dik açaih buh gron tabak gör bhón klón tathun cèi dik açaik thin nå thin dvöc pamit bait pvöc gai bóh açaih gai nī lagaih mönum alak aljen bóh mönuk anök bvöl juk pan gón dī cèi | daā pa ljen bīthruk lakau yan ça drèi pō jamön |

# Hymne à Po Klon Yan In.

#### 🔊 Nī dənak yan īn |

cjam cök kalón kanröh pö klon yan in şanit çjam cök çjam janör ganröh jā gjöl | yan in şanit pan çón jaban dók can yan in badan apan calĕi | kalan lvók drĕi anaih kūlah lagaih yan in papör | danöy phov thröh? harĕi möçuh mok kamĕi balā | şathah | daā pö | ljen bī thruk lakau ayuh drĕi pö jamön

# Hymne à Po Patan Gahlau.

## 🔊 Nī danak patan gahlau |

gahlău athal çốn pō patan rayak nan pāk pō ça tjan dan pacran blóh nap nögar | pō mai mökah çĕi thău akan rabuv kon pō dī jā | pō mai mökah cĕi bā akan dī jā kón pō tagok | pō mai dī kröh mölam jak göp kău glam lac po ākam | ghön tvöl dī kū rayak tarvū pan ghön möñī | rayak dvöh cabauv takai pō kău nå çón riyak | pō nap kanon don tjón dón dva galón dil blóh tamö | uran lac dil kavök padan jjön kvok blóh dók dī dil | möyóm rayak bjak jak mök yvön pabhak blóh dók dīdil | daā pō ljen bī thruk lakău ayuh drĕi pō jamön |

Corr. 1. ganröh. - 2. padan.

## Hymne à Po Binçvör.

🔊 Nī danak pō binçvör |

thjen laik dī cök brai po klon binai ljök bat möçuh klör ka kău möthuh jóh çā baik mök hőt anaih | khök ka kău möçuh jőh hőt ça baik mök anaih ljök möcuh | ljök bat tatram takai rajök mörai bhum dak kău plaih | moyóm ka pō bjak jak ça baik tagak mök yvön rabuv | möyóm pō bjak çik ça baik caric mök yvön jök rabuv | jvai jai jő dī lō dĕi lō trā jai jō di kamĕi darā yök çjam bīnai | daā pō ljen bī thruk lakău ka ayuh pō jamön.

#### TRADUCTION DES HYMNES

Hymne à Pô Ganvör Mötri.

[Commentvire cham. — Pô Ganvör Mötri, « seigneur chef des ministres », est le dieu des sculpteurs, des graveurs et



Fig. 21 4.

des charpentiers. Pendant sa vie terrestre Mötri vécut en

Corr. 1. möçüh — 2. hok. — 3. jjön. 4. Pô Ganvör Mötri (= Çiva dansant). Temple de Pô Klon Garai à Phan-Rang.

TEXTES 107

ascète et s'abstint toujours de manger de la viande de bœuf.

Pô Klon Garai, le roi Lépreux', en fit son ami et son confident. Il le chargea plus tard de sculpter sa statue et celle de sa monture, un bœuf de cing ans.

Les statues terminées, Pô Ganvör Mötri les présenta au roi; celui-ci après les avoir considérées quelques instants disparut soudain.

La figure qui orne le fronton du temple de Phan-Rang est Mötri; le linga à figure représente le roi Pô Klon Garai; le bœuf de pierre placé à gauche dans le couloir du temple est

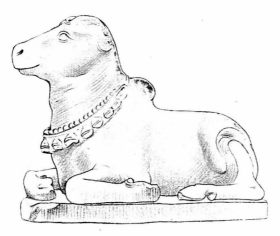


Fig. 22 3.

Kapila, le bœuf du roi, que montent les morts dans les enfers.1

« Mötri alla loin, il revint vers son frère et changea une épine en figuier religieux.

Mötri s'éloigna encore, il revint vers son frère et créa le palmier épineux.

1. Un roi, lépreux aussi, surnommé sdach komlon « le roi lépreux », régnait autrefois au Cambodge (Aymonier, Notice sur le Cambodge, in Dict. franç.-cambod., Saïgon, 1874, p. 5). 2. Le Bœuf Kapila (= Nandin). Jardin public de Tourane.

Il s'en alla et revint de nouveau; avec une aiguille de palmier il toucha son frère;

Son frère se retourna sur sa couche, s'éveilla et aperçut des éléphants qui s'avançaient,

Des éléphants chams qui pénétrèrent dans l'enceinte du palais, passèrent devant lui et poursuivirent leur route. »

Que le roi Mötri daigne accepter notre sacrifice.

# Ce que doit faire le Maître de Maison avant le sacrifice.

[Commentaire cham. — Avant la célébration d'un sacrifice domestique, le maître de maison doit balayer soigneusement sa demeure, prendre un bain purificatoire, étendre une riche étoffe sur le sol, se vêtir décemment, chasser toute pensée étrangère à la cérémonie et, se plaçant près de la porte d'entrée de son enclos, demander aux divinités, chacune en particulier, la permission d'offrir une oblation.

Il prononcera cette formule: « Que les dieux souverains se rassasient d'abord, les dieux inférieurs après et enfin les génies! » Il suppliera les divinités de lui accorder le bonheur durant toute l'année. Quand les prêtres auront franchi son seuil, les ayant invités à se reposèr, il disposera tout pour le sacrifice, afin que la cérémonie puisse s'accomplir selon le rite.]

« Le maître de la maison doit étendre sur le sol une belle pièce d'étoffe pour prier les divinités.

La figure souriante, se tenant près de la porte d'entrée, il invitera parents et voisins à venir s'asseoir à l'ombre de son toit.

Qu'il aime ses parents plus que les voisins railleurs, il gagnera ainsi l'affection des siens qui le tiendront au courant du mal qu'on dit de lui. »

## Hymne à Pô Yan Inő Nögar.

[Commentaire cham. — «La déesse mère du royaume » est la créatrice de la terre, des plantes et des bois précieux. Elle forma le grain de riz et enseigna aux hommes à le cultiver.

Le Roi du ciel respira avec plaisir la bonne odeur du riz en épis mêlée au parfum du bois d'aigle; pour lui rendre



Fig. 234

hommage Pô Yan Inő Nögar fit monter au ciel un grain de riz ailé, blanc comme un nuage.

Le Roi du ciel sema ce grain qui produisit toutes les variatés de riz. Différentes par la couleur et par l'aspect, elles se ressemblent toutes intérieurement.

1. Pô Yan Inő Nögar (Umå, Bhagavatî). Temple de Nha-Trang.

Pô Yan Inő Nögar déteste les méchants et favorise les bons. On lui offre des feuilles de bétel en les lui présentant les mains élevées.

La « déesse mère du royaume » s'appelle encore Muk juk la (Dame noire).

« Autrefois naquit la déesse Pô Nögar; elle créa la terre, le bois d'aigle et le riz.

Le bois d'aigle et le bois de linan 'émanent d'elle. L'air qui l'environne a l'odeur agréable du riz; c'est elle qui anime le figuier sacré.

Que l'homme qui presse sur son index la feuille de bétel <sup>a</sup> ou qui hume le parfum d'une poignée de riz rende hommage à la divine créatrice en lui offrant une oblation de fruits. »

Daigne accepter ce sacrifice, ò déesse, et exaucer la prière du maître de maison!

## Hymne à Pô Pan.

[Commentaire cham. — Le roi Pan, dont le nom est aussi Pô Yan Amö, « seigneur dieu père », est notre ancêtre; il nous apprit à tisser les vêtements, à nous servir des outils et à vivre en société. C'est lui qui donna aux prêtres un bâton de gai jrón³; c'est lui qu'il faut invoquer pour avoir de nombreux troupeaux, une vie tranquille et exempte de maladies.]

« Le dieu Pô Pan veille. Comme un oiseau se meut dans les airs, Pô Pan lit dans la nuit du passé.

Vêtu d'une robe splendide, appuyé sur un bâton d'ivoire, sa figure rayonne d'une beauté incomparable.

Pô Pan possède aussi un bâton de bois d'aigle, le roi au visage resplendissant.

1. Variété de bois d'aigle.

2. Pour préparer un masticatoire.

3. Rotin, Calamus Roxburghii, GRIFF.

TEXTES 111

Les filles churus, les plus belles, lui appartiennent; il les poursuit jusqu'au delà des sources brûlantes; bientôt ces filles deviennent sa conquête : elles vont coucher au feu 1. »

Daigne accepter mon offrande, ò dieu, exaucer la prière du maître de maison.

## Hymne à Pô Klon Garai.

[Commentaire cham. — Pô Klon Garai était le fils de la vierge-mère Pô Ṣaḥ Inő; il vint au monde couvert d'une lèpre hideuse qu'un nāga guérit en le léchant.

Ce dieu inventa l'art d'irriguer les rizières, de construire des barrages et des talus. Un bœuf âgé de cinq ans lui servait de monture; il s'éleva au ciel par sa puissance magique.

Tandis que dans les régions célestes, Pô Klon protège les hommes qui l'implorent, son bœuf Kapila transporte les morts par les chemins difficiles des enfers.]

« Le dieu Pô Klon adore les filles. Il ne consent à manger les mets du sacrifice que rangés sur deux files, offerts entre la deuxième et la troisième veille.

C'est ainsi qu'il faut disposer les oblations pour qu'elles soient agréables à Pô Klon; il descendra alors de sa montagne, la tête ornée d'un beau turban, les pieds chaussés, pour prendre part au sacrifice. »

# Hymne à Pô Bhók.

[Commentaire cham. — Le roi Pô Bhók demeure dans la montagne; son palais fortifié est bâti sur le bord d'un torrent.

1. Chez tous les Indo-Chinois (Annamites, Cambodgiens, Laotiens, sauvages etc.) l'expression coucher au feu signifie accoucher. Elle vient de l'habitude de tenir allumé pendant neuf jours un feu ardent près du lit des nouvelles accouchées.

Il aime la voix du singe et celle du paon. Il parcourt la montagne, suivi d'un paon qui fait la roue; il s'assied sur une pierre quand il est fatigué, attendant les offrandes des hommes.

Pô Bhók commande aux orages; il faut l'invoquer pour ne pas être foudroyé. Les fumigations de bois d'aigle, les libations d'alcool lui plaisent, mais il abomine la viande de bœuf.

C'est le dieu protecteur des bateliers et des marchands; s'ils négligeaient de lui offrir des sacrifices, ce dieu offensé les ferait dévorer par ses tigres, poursuivre par ses éléphants ou piquer par ses serpents. Mais celui qui place sa confiance en ce dieu juste obtient des biens en abondance et une vie de bonheur.]

« Dans la solitude de la montagne, dans les fourrés impénétrables Pô Bhók se complaît. Il écoute le chant des oiseaux, les cris des animaux et les bruits de la nature.

Au sommet de la montagne, au milieu des rochers coule une rivière. Assis sur une pierre au bord de l'eau, les prières des hommes montent vers lui.

Il descend des hauteurs pour recevoir les oblations. »

Daigne accepter ce sacrifice, ô dieu, et exaucer la prière du maître de maison.

# Hymne à Pô Rāmé.

[Commentaire cham. — Le dieu Pô Rāmé est doué d'une beauté incomparable. Sa tête est d'or, ses épaules et ses cuisses de bronze poli. A ses doigts brillent des bagues, ses souliers luisent comme le jour.

1. Probablement Rāma. « Pô Ramē « ancien roi divinisé »... ist augenscheinlich Râma, Râmêçvara, der Ramesuen der Siâmer. » Himly, Ueber den Wörterschatz der Tscham-Sprache, p. 339.

TEXTES 113

Autrefois Pô Rāmé était roi, il cultivait les rizières, ses serviteurs lui apportaient sa nourriture aux champs.

Le roi Pô Rāmé avait trois femmes : deux Cambodgiennes et une Annamite, si jalouses qu'elles emplissaient le palais du bruit de leurs querelles. L'Annamite se croyant négligée résolut de se venger du roi. Feignant d'être en proie à un mal inconnu, elle déclara qu'elle ne pourrait guérir que si l'on abattait l'arbre kraik, protecteur du royaume cham. Le roi qui aimait beaucoup cette reine ordonna à quatre habiles médecins d'examiner la malade. Les médecins ayant affirmé que la malade était en bonne santé furent décapités sur l'ordre du roi, mécontent de la consultation. L'Annamite voulait la perte du royaume cham : elle renouvela ses supplications et le roi, après avoir longtemps hésité, se décida à faire couper l'arbre kraik. Cent soldats armés de haches attaquèrent l'arbre, mais les blessures de celui-ci, doué d'un pouvoir magique, se refermaient aussitôt. Le roi furieux voulut en finir. S'emparant d'une cognée, il frappa l'arbre à coups redoublés: du sang jaillit et l'on entendit des gémissements. Le roi s'écria alors : « Eh! kraik, pourquoi tourmentes-tu ma reine? Pourquoi te laisserai-je vivre? » L'arbre épuisé tomba et son sang inonda le sol.

Le roi, après avoir ôté la vie au protecteur de son royaume, perdit son trône; trahi par sa femme annamite qui le livra au roi d'Annam, il fut coupé en morceaux. Sa femme de premier rang, une Cambodgienne qui l'avait toujours aimé, obtint qu'on lui remît les incisives du roi pour leur rendre un culte.]

« Quand Pô Rāmé descend des hauteurs où il règne, son corps resplendit et sa tête lance des éclairs.

Les cheveux se dressent, le cœur [manque] quand on voit

1. Mesua ferrea, Linn. (Guttifères). Bois de fer, ann. váp.

Pô Rāmé, car son visage brille comme l'or, est limpide comme l'eau pure.

A la cour la reine Akaran et la reine Than Chan se disputent ses faveurs, mais ce dieu qui aime le calme, quitte son palais pour échapper aux querelles de ses épouses. »

Daigne le dieu, semblable au soleil, accepter ce sacrifice et exaucer la prière du maître de maison.

## Hymne à Pô Ṣaḥ Inő.

[Commentaire cham. — Autrefois la mère du roi Pô Klon Garai, Pô Ṣaḥ Inö, était religieuse. Ses miracles étonnaient les hommes. Surprise pendant une guerre par des soldats en furie qui voulaient la tuer, elle parvint à les attendrir par ses chants.

Pô Ṣaḥ Inő quitta son ermitage pour se marier; ses trentesept époux lui donnèrent trente-sept fils qui devinrent rois. Elle institua les rites agraires et distribua d'abondantes aumônes.

Plus tard, Pô Ṣaḥ Inö changea de sexe pour être Roi du Feu. Son règne dura douze ans. Ce temps écoulé, Pô Ṣaḥ Inö, redevenue femme, changea son nom pour épouser Liêm Đông, roi de Chine (ou d'Annam), dans le royaume duquel elle introduisit les bonnes manières et les sacrifices de buffles et de poules.

Pô Ṣaḥ Inő, longtemps après, monta dans les nuages tenant une épée dans chaque main. Quand elle se manifeste, une chaleur intense se produit et les nuages deviennent lumineux.

Protectrice des marchands, qui ne l'invoquent jamais en vain, elle partage avec Pô Klon Chan, roi des cavernes, le pouvoir de guérir toutes les maladies.]

« La bienfaisante Pô Sah prépare les rizières, fait croître

en abondance la précieuse canne à sucre : placez votre confiance dans la bienfaisante Pô Ṣaḥ.

Que des filles à la voix douce chantent la nuit les louanges de la bienfaisante déesse.

Qu'elles aillent dans la montagne, à la lisière des bois, accompagnées de musiciens sur deux rangs, en suivant la route qui mène au séjour de Pô Klon Chan. »

Daigne accepter ce sacrifice, ô déesse, et exaucer la prière du maître de maison.

## Hymne à Pô Klon Gașait.

[Commentaire cham. — Ce dieu était le ministre du roi Pô Klon Garai. Sa naissance fut miraculeuse : il sortit d'un nuage de fumée. Pô Klon Gaṣait n'a pas de famille et ne s'est jamais marié; il aime les lieux sombres, la forêt épaisse et la solitude.]

« Il pleut dans la montagne plongée dans l'obscurité; la robe et la tunique du roi Pô Klon Gasait sont trempées d'eau.

La pluie tombe dans la montagne; elle tombe avec fracas traversant les vêtements du roi.

Il pleut sur le mont Rapat, le dieu et sa femme se baignent; ils ont de l'eau jusqu'à la bouche et le roi ne sait pas nager.

Le roi regarde l'eau tomber, il aperçoit des hommes qui construisent des talus de rizière, qui font couler l'eau dans des canaux.

Pô Klon Gașait se met au travail et pioche la terre. Il aperçoit l'oiseau badon <sup>2</sup> sur une branche de citronnier, l'oiseau de la déesse Darī, qui lui dit :

- « La maison de la déesse est ruinée par les termites ».
- 1. Ce détail est en contradiction avec la troisième strophe de l'hymne qui lui est dédié.

2. Crypsirhina varians (ann. chim khách).

Alors le dieu va à la forêt couper des colonnes pour la reconstruire. »

Daigne accepter ce sacrifice, ô dieu, et exaucer la prière du maître de maison!

## Hymne au génie Cathun.

« Le génie Cathun aime la sagesse, il n'est jamais irrité, personne n'a un cœur aussi bon.

Le harnais de son cheval est garni de grelots, sa cravache est rouge; le génie Cathun monte bien à cheval.

Il part, il galope. Quand il entend une voix, le génie tourne la tête et dirige son cheval où on l'appelle.

Il boit l'alcool d'oblation et accepte les offrandes d'œufs de poule quand on l'implore par la voix d'une devineresse. »

Daigne accepter ce sacrifice, ô génie, et exaucer la prière du maître de maison.

## Hymne au génie Yan In.

« Sur une belle montagne où croît l'arbre kalon 2, le magicien Yan In opère des miracles.

On dit qu'il fit sortir par magie de l'eau glacée de sa belle montagne.

Yan In a près de lui [son frère] Jaban qui le regarde pendant qu'il tient la corde d'un cerf-volant.

Le cerf-volant plane dans les airs, agrémenté de banderolles ondulantes.

On entend un grand bruit au milieu du jour; une bataille se livre et la gracieuse Sîtâ est enlevée. »

Daigne accepter ce sacrifice, ô dieu, et exaucer la prière du maître de maison.

1. Prononcez: tiatoune. Les Chams n'ont rien pu m'apprendre sur ce génie. Yan In est probablement Indra.

2. Dipterocarpus crispalatus (Diptérocarpées). Annam. cây dâu lông.

## Hymne à Patan Gahlău.

[Commentaire cham. — Les trois fils du roi du bois d'aigle (Patan Gahlau) et le roi Baleine (ou Roi des Flots) ont fait alliance pour gouverner ensemble leur domaine.

Quand le roi Baleine se déplace, tous les poissons l'escortent. Malheur aux hommes qui lui jettent des pierres ou qui essaient de s'en emparer, les maladies les plus graves les atteindront.

Le roi Baleine flotte à la surface de l'eau comme une bouée; de loin il paraît jaune. Pendant les tempêtes le roi Baleine se métamorphose en cygne, il se tient alors dans l'embouchure des rivières ou dans les mares d'eau douce à proximité de la mer.

Il y a bien longtemps le roi Baleine habitait au Laos, il y fonda des temples dont il est le génie protecteur.

Les bateliers qui entendent le troisième coup de tam-tam doivent implorer sa protection, il les sauvera du naufrage mais laissera périr les impies.

Le roi Baleine veille toujours sur eux, la nuit il fait une ronde et renfloue les bateaux. Offrons-lui des présents de choix. Les Cambodgiens et les Annamites qui savent ce qui lui est agréable lui offrent des noix de coco, trois œufs cuits et de l'alcool.]

« Les [trois] rejetons de Gahlău et le Roi des Flots ont le même cœur, ils ont conclu une alliance et fondé un royaume.

Mille poissons escortent ces seigneurs qui reviennent de Mökkah<sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> Faut-il voir ici une réminiscence du Makara hindou, être fantastique, moitié antilope et moitié poisson, qui sert de monture à Varuna, dieu de l'Océan?

<sup>2.</sup> La Mecque. Un prêtre brâhmaniste m'assura un jour que toutes les divinités féminines, parmi lesquelles le Pô Mahamat (!),

Ils reviennent de Mökkah et les poissons les précèdent. Au milieu de la nuit les poissons s'assemblent; ils suspendent à l'extrémité des vagues, des clochettes qui se mettent à tinter.

Le Roi des Flots entend leur son, il se change en cygne et nage à la surface de l'eau.

Il se rend sur le mont Dil pour chercher un lieu de repos dans l'épaisse forêt.

Sa demeure, gardée par des Annamites, est bâtie dans un site enchanteur. »

Daignez accepter ce sacrifice, ô dieux, et exaucer la prière du maître de maison.

## Hymne à Pô Klon ou Pô Binçvör.

« Pô Klon et sa femme habitent une montagne jaune [dorée]. Le roi aiguise une épée et se lance dans la mêlée. Son épée se rompt, mais le roi continue à combattre avec une hache.

La hache se met en pièces, on lui présente une épée acérée, l'épée se brise encore, Pô Klon en prend une autre; il s'écrie : « Rāja, je ne recule jamais! »

La bravoure du roi est digne de louanges, avec son épée flamboyante il tue mille Annamites.

Puisse [ce roi valeureux] ne pas se laisser prendre aux caresses insidieuses des belles yakṣīs! »

Daigne accepter ce sacrifice, ô dieu, et exaucer la prière du maître de maison.

vivent aujourd'hui en un endroit très loin dans l'ouest, sorte de paradis qui s'appelle Mökkah. Il ajouta qu'il n'avait pas lu cela dans ses livres à lui, mais bien dans ceux du Pô Ovlvah. Il s'agit évidemment de Mahomet, de la Mecque et d'Allah. On peut juger par cet exemple de la confusion inextricable qui règne dans les idées religieuses des Chams.

1. Autre nom de Pô Klon Garai?

## PRIÈRES DES GRANDES FÊTES

Les Prières des Grandes Fêtes, qui suivent, sont des formules probablement fort anciennes, dont l'ensemble constitue un document du culte cham rempli d'intérêt.

Elles se divisent en sept parties qui sont, respectivement, le chant liturgique d'une cérémonie sacrée ou des prescriptions relatives au rituel.

La première partie traite de la couleur des boulettes funéraires de riz, de la forme qu'elles doivent avoir et du jour convenable pour les offrir aux mânes. Écrite en cham, cette partie est par suite de signification claire.

La seconde partie est une incantation aux divinités des divers points de l'espace. Mélange confus de sanscrit et de cham, aussi maltraités l'un que l'autre, cette incantation tout entière peut se résumer ainsi : « Om! Hommage aux divinités de l'espace! Puissent-elles accepter mon offrande en cette année, en ce mois, en ce jour!» Une apostrophe (II, b) aux malheurs des douze années du cycle désignées chacune par un nom d'animal', ainsi conçue : « Que les malheurs de l'année du Rat (du Busse, du Tigre, etc.) s'enfuient! » clôt cette partie.

Une dhāraṇī inintelligible en sanscrit très corrompu, parsemée d'expressions paraissant chames à premier examen, mais qui ne sont en réalité que des mots sanscrits remaniés par les Chams, fort enclins à l'étymologie populaire, pour leur donner l'apparence de vocables de leur langue, constitue la troisième partie des Prières des Grandes Fêtes. Opérer des remaniements dans un pareil texte, en corriger les leçons

<sup>1.</sup> Rat, Buffle, Tigre, Lièvre, Dragon, Petit Serpent, Cheval, Chèvre, Singe, Poule, Chien, Cochon.

fautives, dépasserait les droits d'un éditeur, aussi me suis-je appliqué à respecter tous les caprices de l'orthographe du manuscrit et, pour couper les mots, à réunir les syllabes qui présentaient un sens acceptable en sanscrit. J'ai noté en interligne les mots sanscrits qui ont le plus de chance d'expliquer le texte de ces prières traditionnelles, souvent répétées, auxquelles l'ignorance apathique des Chams paraît ajouter sans cesse de nouvelles déformations et de nouveaux nonsens. Il est peu probable que ces formules aient été directement tirées d'un prototype sanscrit; tout porte à croire, au contraire, qu'elles résultent de l'amalgame de portions de textes conservés de mémoire et sans lien entre elles.

Je me bornerai donc à livrer ces documents sans essayer d'en tirer un texte sanscrit hypothétique ni de traduire des paroles magiques qui ne présentent pas toujours, même en sanscrit, un sens suivi. Cette entreprise serait d'ailleurs dénuée d'intérêt et sans valeur critique.

La quatrième partie est une incantation que l'on prononce au moment de choisir l'emplacement où s'élèveront les huttes destinées au culte, et dont j'ai parlé à propos du Paralå rijā Ṣaḥ¹. La structure générale de ce texte est du cham mêlé dans une large mesure de mots sanscrits plus ou moins défigurés, mais assez correct pour écarter les interprétations trop aventureuses.

Il y a lieu de répéter ce que je viens de dire au sujet du Sacrifice et de l'Incantation aux Nāgas qui constituent la cinquième et la sixième partie. Les noms de nāgas du texte cham à l'aspect hindou ont été rapprochés, et cela uniquement pour donner une direction aux conjectures, de certains noms de serpents puisés dans la liste du Mahābhārata (Adiparva, sect. XXXV, p. 113 de l'éd. P. C. Roy, Calcutta, 1889),

<sup>1.</sup> V. page 39.

La septième partie, enfin, comporte des prescriptions liturgiques concernant le Sacrifice aux Pretas.

On voit par cet exposé que ces curieuses prières marquent une continuité intime et inconsciente du brâhmanisme dans l'âme des Chams; fait qui me paraît constituer un élément de plus à la thèse émise dans l'introduction sur l'influence prépondérante de l'Inde dans la civilisation religieuse des Chams. Il était donc utile de fixer cette dernière expression de l'hindouisme chez un peuple trop faible pour se renouveler, après s'être si longtemps survécu, et qui disparaît comme race et comme religion.

#### TEXTE DES PRIÈRES DES GRANDES FÊTES

I

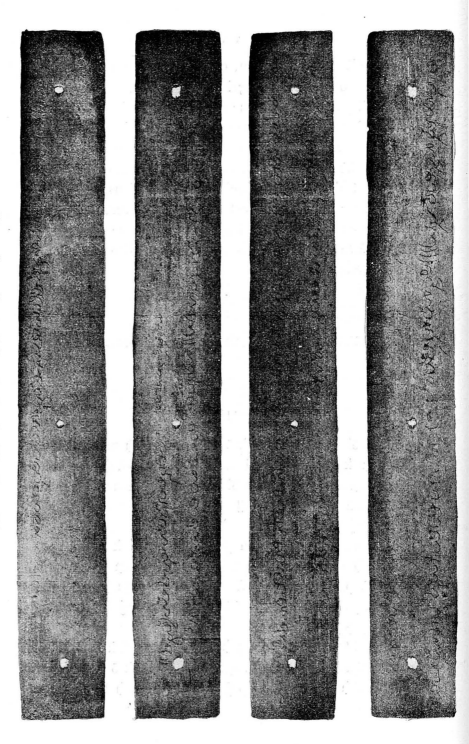
## 🔊 Nī çvattik çidhik III

Nī harĕi adit debatā takrö dī tapun patiḥ mörjaḥ kañik nan boḥ kayĕu nap rup lamóv bā nå puja kaḥ pur kakuḥ debata klĕu harĕi yok||harĕi k) tapun patiḥ hatam jer klĕu khal bā nå puja gaḥ agriḥ||

bloh tajuh pluh tabjak

harĕi a tapuń hatam kañi 3 khań tapai jer klău khal pānå puja gaḥ dak ṣānök | harĕi i tapuń hatam liyvań tapuń mötaḥ ṅap rup lamóv panâ puja gaḥ pai ṅan payap | harĕi 5 tapuń putiḥ bar putiḥ lanö putiḥ ya pa kajhiḥ bā nå puja gaḥ ba yap ||

harĕi 6 tapuṅ putiḥ morjaḥ braḥ putiḥ kañik naṃ lak daṅ patik baṅū bā nå puja gaḥ agriḥ || debatā takrö dī braḥ patiḥ tapuṅ patiḥ mörjaḥ bā nå puja gaḥ eṣan kakuḥ debatā 4 harĕi pok III



Manuscrit sur olles des Prières des Grandes Fètes (1re partie).

#### II a.

## Nī çvatti çidhi kariyā svasti siddhi kārya

Kuāba tinök çarba abiḥ drĕi debatā mörai pok kāl panok sarva devatā māra

șalih paklah di panoja kău nī |

Om kabālā bhuttai çadai mörai pok khala panṣaliḥ panoja kapāla bhūta sadā māra

kău ni dī thun nī dī bulan nī dī harĕi nī padraḥ ||

Om çarba tinöy bhuttay çadai mörai pok kālla panṣaliḥ sarva bhūta sadā māra

paklaḥ dī panoja kāu nī dī thun nī dī bulan nī dī harĕi nī padraḥ ||

Om kayya | çvāhā || kārya svāhā

Om paycimö buttay çudai mörai pok kalla panoja kău nī paçcima bhūta sadā

ya çvāhā

svāhā

Om daksino bhutday çudai mörai pok kalla panoja kau nī daksina bhūta sadā

dī thun nī dī bulan nī dī harēi nī bādraļ ||

Om jaya çvatti bikay bhuttay çudai mörai pok kalla panoja jaya svasti bhūta sadā

kău nī | ya çvāhā ||

svāhā

Om panca bhuttay çuday mörai pok kalla panoja kău nī pañca bhūta sadā

dī thun nī dī bulan nī [di] harĕi [ni] padraḥ ||

Om uttaray bhuttay çudai mörai pok kalla panoja kău nī uttara bhūta sadā

dī thun nī dī bulan nī dī harĕi nī pudraḥ ||

Om jaya bīraṣakti kău nī | ya çvāhā || jaya vīra çakti

Om agrih bhuttay tokday mörai pok kalla panoja ya kău agrya?

nīll

Om nairitiay bhuttay çudai mörai [p]ok kalla panoja kau nairrtī

nī dī thun nī dī bulan nī dī harĕi nī padraḥ III

Om bayyabiai bhuntay çudai mörai pok kalla pan panoja vāyavyai sadā

kău nī dī thun nī dī būlan nī dī harĕi nī padraḥ ||
om eṣanniöy bhuttay çudai mörai tok kalla panoja kău nī
īçāna bhūta sadā
dī thun nī dī bulan nī dī harĕi nī padraḥ ||

II b.

peda dī nöçak takuḥ tabhjak nå |
peda dī nöçak kăbau tabjak nå |
peda dī nöçak ramon tabjak nå |
peda dī nöçak tapai tabjak nå |
peda dī nöçak nögaray tabjak nå |
peda dī nöçak ulaḥ anaiḥ tabjak nå |
peda dī nöçak açaiḥ tabjah nå |
peda dī nöçak pabaiy tabjak nå |
peda dī nöçak krā tabjak nå |
peda dī nöçak mönuk tabjak nå |
peda dī nöçak athāu tabjak nå |
peda dī nöçak pabuěi tabjak nå |

III

Oṃ çap talöp kapāla raṣa kău nī | kapāla rāsa

Om deşas talök kapāla rakşa kău nī | kapāla raksa Om nópba griha kapāla rakṣa kău nī | grha Om rak hake thun ta rakṣa kāu nī | Om jaya tamő peda tabjak | jaya Om balabha tamö peda tabjak | Om çrja çrja danuh jaça nöçik padik karolobhirya crī yacah çvāhā III svāhā Kanön tok talişar paraişa çapak barav mö çumvic dī ja jamön nöramön şaroyak gaçital patdah | palahī çah ba · sūrya bikröh abih nå III Om mörö binaişay yaçah çvāhā | māra vināça yaçah svāhā Om lansan mörö djem binaisay yatha çvāhā | yama vināça yaçah Om nöçik gadvai mörö djem binaişay yaçah çvāhā yama vināça Om preta gadvai mörö djem binaişay yaçah çvāhā | preta [Om] çit gadvai rödjem binaişay yaçah çvāhā | rāja Om nökha nögarödjem binaişay yaçalı çvāhā [ nāgarāja nāga Om urőrödjem binaişay yaçah çvāhā | uragarāja Om çar tadvai rödjem binaişay yaçah çvāhā | Om banca dvai rödjem binaişay yaçah çvāhā [

Om bihya dvai rödjem binaişay yaçah çvāhā |

pañca

Om om batu dvai rödjem binaisay yasah çvāhā | Om çarba papadeşa binaişay yaçah çvāhā | çarva pāpadeça vināça Om carba bikrök desa binaisay yaçah çvāhā | Om carba babhai desa binaisay yaçah çvāhā | Om jaçudan deşa binaişay yaçah çvāhā | Om hardai deşa binaişay yaçah çvāhā | hrdaya Om grū hajak deşa binaişay yaçah cvāhāji Om prarathak deşa binaişay yaçah çvāhā III Om pitta sapbircah jómcah cvāhā | pitā sarvaças yasah svāhā Om möta şapbir[çah] çvāhā | mātā Om pótrak sapbircah jómcah cvāhā [[ pautra yaçah Om mih sapbircah jómcah cvāhā | Om bihrūpa sapbirjhah ñrómjhah çvāhā | virūpa sarvaças yaçah Om bhūta sapbirjhah ñrómjhah çvāhā | bhūta [Om] kubör şapbirjhah ñrómjhah çvāhā [] kuvera Om bhap, şapbirjhah ñrómjhah çvāhā [] bhava? [Om] röşap birjhah şrómjhah çvāhā [] vīrya rasa Om mötih şapbirjhah ñrómjhah çvāhā [] mātr? Om gutat sapbirjhah ñrómjhak çvāhā [] Om sarbatsap birjhah arómjhah çvāhā sarvaças vīrya Om jharba bhrön şapbirjhah firomjhah çvāhā ||

[Om] şanşap birjhah ñrómjhah çvāhā [] çamsa vīrya Om bakşap birjhah ñrómjhah çvāhā || Om kaměi sapbirjhah ňrómjhah çvāhā [[ Om yakşap birjhah ñrómjhah çvāhā || vaksa [Om] karduli şapbirjhah ñrómjhah çvāhā|| Om brahmörup çaphat || brahmarūpa phat Om bhiḥṣarūp çaphat || bhīṣārūpa Om bhakşarüp çaphat !! bhakṣarūpa Om ubrahsarūp çaphat I Om sajhi saran yaksa bhūtrai prasa mörai jharba yaksa lokebyah jarjhir çvāhā || lokebhyas Om jhakñaiçar möhősuran ñan jhaja libarya şarjhiparji mahāsura çvāhā || Om ranjha yujhai möjhihum pharjhir çvāhā [[ Om jharba balajhya sayuhjai yamö sarjhi hum pharjhir çarva bala jaya sayujya yama hum çvāhā || Om raksā liay ka sayujhay yamöm sarjhī hum pharjhir rakşa sāyujya yamam hum cvāhā || Om gramöm çarba jhaçari möhőyakşa bhūtjha tar rāja mahāyaksa bhūta grāmam çarva parai liparöy möşarji hum pharjir çvāhā [[ Om jharpa lajha yakşa bhūjhay möşar jhi hum phar jhir yakşa bhūta? carva

çvāhā []

Om jharva yaksa bhuttay [ya]mö santi hum phat ranī sarva yaksa bhūta [ya]ma çānti phat çvāhā||

Om möhő raksa bhuttay yamö şanti hum phatti çvāhā [[ mahārakṣa bhūta yama çānti hum phat svāhā

Om brahmö yakşa bhuttay yamö şanti hum phatti brahma yakşa bhūta yama çānti hum phat çvahā||

svāhā

Om bihṣa yak bhuttay yamö ṣanti hum phatti çvahā [] bhīṣā yakṣa bhūta yama

Om grū yakṣa bhuttay yamö ṣanti hum phatti çvahā || guru

Om insuran yakṣa bhuttay yamö ṣanti hum phatti āsura

çvāhā []

Om çida şiba yakşa bhuttay yamö şanti hum phatti siddhi çiva yakşa bhūta yama çvāhā||

Om curā curā | tada tada danda ba möhö yakṣa bhuttay mahāyakṣa bhūta

yamö şanti hum phatti çvahā [

Om rutdra santi çvāhā möhö sapandhja santi prariyā rudra mahā subandha? çānti

lokkebjah santi çvāhā|| lokebhyas

Om çarbi gröh parrişammönöy şanti çvāhā || pariçamana?

Om trişapandhjayamö şanti hum phatti çvāhā || Om om şibhome tuk çada sibāḥya nömoḥ çvāhā || çivome tu sadā çivāya namaḥ svāhā] Om paramöhösuram paramöhöşuran dannö binaşinam

parameçvara parameçvara dāna vinaçinam Om in titaçaram || Om titaranya nömö thirdhai mukkhai nöban subanya çivāya

nömō|| namaḥ

Om inram om innrönya nömö innran mukkhai nömai indram indraya namah indra mukhaya namah sibanya nömö ()
çivaya namah

Om purböm purvanya nömő purböm mukkhai nömai purvam purvāya namah purvam mukhāya namah sibanya nömő || çivāya namah

Daksinam daksinanya nömö daksinam mukkhai nömai daksinam daksinaya namah daksinam mukhaya namah sibanya nömö ||
civaya namah

Om raktam ratanya nömő ratam mukkhai nömai sibanya raktam raktāya namah raktam mukhāya uamah çivāya nömő ||

Om tanpurusam tatpurusatya nömö tatparusam muktatpurusam

khai nömai sibanya nömö []

Om svittam svittanya nomo [svit]tam mukkhai nomai çvetam çvetāya namah çvetam mukhāya namah sibanya nomo || çivāya namah

Om kubiram kubaranya nömö ku[bi]ram mukkhai nömai kuveram kuveräya namah kuveram mukhāya namah sibanya nömö ||
çivāya namah

Jhrī pho ram ayoranya nömő ayoran mukkhai nömai şiçrī rāma

banya nömö []

Om jvöllöm jvöllanya nömő jvöllöm mukkhai nömai jvalam jvalaya namah jvalam mukhāya namah

șibanya nömő || çivāya namah

Om eşannrön om şannröy nömő eşannrön mukkhai candra om candrāya namah candra mukhāya nömő çibanya nömő ||

Om parameçura parameçuranya nömő parameçuran parameçvara parameçvarāya namah parameçvarāya mukkhai nömő çibanya nömő || mukhāya namah çivāya namah

Om inti çarva möhődebā suranya nömő ya nömő kröttiindra çarva mahādeva sūrāya

sapabhomittjam nögute jhidhik bamöyti|| siddhi

Om om sipome tuk çida şibahya nömö çvāhā [| çivome tu sadā çivāya namaḥ svāhā

Om devall

debah jaya | tanöpahjaya | raja jaiya | çön jayā | mantri deva jaya dānava? rāja jaya senā mantrin jaya | manta jaiya | pittajaya | önla jaya | deçajaya | arbhah mantra pitā deça

jaya | daçaçanö jaiya | birjo jaiya | kirtijaiya | eşa jaiya deça senā vīrya kīrti

kirti jaya | bandupajaiya | dapaçajaiya | sagatih jaiya | bikīrti sugati vīrya jaiya | bhobhajaiya | puttrahjaiya | pótra jaiya | kulkha
rya putra pautra kulika
jaiya | praṣuh jaiya | karmökara jaiya | deṣajaiya | gramöprasū karmakara deça grama
jaiya | sotrahjaiya | gramöjaiya | trailokebjah ya nömöh
çūdra grama trailokebhyah namah

ya çvahā!| svāhā

Om çvattik | grū çvattik | debah çvattik | tanöpah çvattik svasti guru deva dānaya?

| rajā çvattī | çenő çvattī | mantrī çvattī | manta çvatti |
rāja senā mantrin mantra
onlaḥ daçaçanö çvattī | yakṣa çvattī | praṣuḥçvattī | debaḥ
yakṣa prasū deva
çvattī | gramöçvatti | rakṣaçvatti | trailokebjaḥ ya nömöḥ
grama rakṣa trailokebhyaḥ namaḥ
çvahā |||
svāhā

Om citdhi grū citdhi debah citdhi | tanöpah citdhi | rajā om siddhi guru deva dānava(?) citdhī cittadhi | con citdhi | mantri citdhi | manta citdhi | senā mantrin pitta çitdhi || onlah çitdhi || daçaçanöh çitdhi || vakşa çitdhi || pitā yakşa dapatah çitdhi | karatih çitdhi | gramöçitdhi | karmöka çitgrama karmaka[ra] dhi | kratiḥ çitdhi | pandebaḥ çitdhi | praraşuḥ çitdhi || pótra kīrti pāṇḍava paraçu? citdhi || banya citdhi || gramöcitdhi || kaşotra citdhi || rāmöcitkşatriya vāņiya grama dhi || deşa çitdhi || trailokebiah || om om om şibome tuk jhada trailokebhyah civome tu sadā sibāya nömöh çvāhā | | | | | çivāya namah svāhā

#### 17

#### 🔊 Nī baliḥ çaṅ III

Dī om nömai sibaya ka yau kā drei kau ni | barau mön kau tabjak dī çan kabov garut cagon nögaray ba pör na tapa taçik laikuli tamö djen pasan ramöh | laik dalah möta jjön ijā ñar | laik luban adun kamö jjön luban çadam jva | laik

1. Corr. cakoń. — 2. Corr. laik kalik. — 3. Corr. tamő.

jamön ça tamö jjön hulau cök | laik mön jamön jjön cróh || laik bók tamö jjön çudók laçók||laik bók tamö jjön ça pō kulidvai [] laik takvai tamö jjön jäñar | laik prvöc tahā tamö jjön krón | laik lapon tamö jjön pabun cök | laik höp tamö jjön hvl | laik prvöc mödha tamö jjön kön | bunuk tamö jjön kön || barauv kau mök gai jrön rilvai kau köh prvöc nai nögaray kau jrön nok dhan bunuk tanan dhan kjön kau paklah diçan nötö[m] aran dinan | bunī tanam cam çjam tanan lov çróv tanan raglai uran kuşai dī nan abih kumĕi yalöh buk pah tada | kău brei na mötai tamö tanö riya nī na padrah || barov kupvak bucei bat japutih | kau balih dī tanoh mö ron kura | kău bālih dī tanöh möçan hadam jva | kău balih dī tanöh möron limön | kau balih dī tanöh moja lakön ataun | kau balih di tanoh ta kadau bo | kau balih di tanoh mö[k] radaih putau [] kău balih abih tanöh nan upak mö bikal trā III

#### V

B Höc ốn ula cil çumil mörai tok panoja kău nī | höc ốn ula pārāvak jak göp mörai tok panoja kău nī || höc ốn ula tunīm galam mörai tok panoja kău nī || höc ốn ula tunīm galam mörai tok panoja kău nī | höc ốn lipan kajar mörai tok panoja kău nī | cĕi dók dī luban katvac dvöc mörai tok panoja kău nī | abiḥ ula nan mörai ban patrai löḥ lvai dī anök jamja kubar ya kău nī || höc nögaray mörjaḥ dók dī mötöḥ nögar mörai tok panoja kău nī || höc nögaray putiḥ dók dī jiḥ nögar mörai tok panoja kău nī || höc nögaray çitam dók dī dalam nögar mörai tok panoja kāu nī || höc nögaray çitam dók dī dalam nögar mörai tok panoja kāu nī || kāu lakāu dī cupō kāu bājrū | kāu lakāu dī çupō möḥő töl kāu kin padan töl kada möñöp hadan tjan nögaray

| kău kīn paḍan gin kaḍa möṇöp pin nögaray | kău kīn nap var lamóv kaḍa möṇöp anök picóv nögaray || kău kīn nap jalan kaḍa möṇöp tjan nögaray | yah nögaray putiḥ kău daā nå dók töl nak yvol | yaḥ nögaray möriaḥ kău daā nå dók töl culău cök | yaḥ nögaray citaṃ kău daā nå dók töl mötöḥ cök | dupō tvai vök eḥ bhuṃ dupō trā dupō dók dī alā athău tanan mjav lamóv tanan kubav | anök mönviṣ abiḥ nu aḥ di akók badók dupō || || || || || || || ||

#### VI

## 🔊 Nī baniḥ klan III

Dī om nömai sibāya ka yau ka drei kau nī | kau jjön yan po ku bih nuk kau thau jata ti jamonjen klan | klan nögar jjön dī lankā | klanjiön dī mahő çamudrā barőv nögaray jaók bih luk | klan nan ula tuban acar yathau jamonin klan chai nan barāv anvei löp çah jhvahā lom çvahā lijhvati çvahā om | şan | tå brah ça kubar | nå deşçi nå nögar lankā | om cuh cuh | jruh jruh | om çah | binuk des la | om pa abih binuk | om tuh binuk | nå padrah papah arak tanī | om bīrya jhvahā om jaya möhö möhö jaya çvaha om çvatti möhő çvahā | om çitdhi möhő çitdhi çvahā | om biriyā möhő biriyan | brei çitdhi dī lak sakti | dalam at[a]mö kau brěi sakti panoja kău nī | brěi gitdhi ramön möda yan canrö | brĕi citti ramön möda camudra | brĕi citti ramon möda ayuş | brĕi çitti ramön möda yan aditjak | brĕi çitti ramön möda bituk tar | brei çitti dalam atsalmö kau nī | brei çitti dī dadön kallak om biryā çvahā III? | ? | ? III

<sup>1.</sup> Corr. çvahā. — 2. Corr. çvatti. — 3. Peut-être le mot skt. deça?

#### VII

## 🤋 Çvatti çitti kariya III

kanan acar ya na pada ni prait sali tapak[an] svan bithar nan dók jer pa tamö tvěi datta dva rup laban ricitta guja kra rasā tra pālla tveiyadhakrum mö<sup>3</sup> | pabrei yajamön kakuh brěi dak pan debata nan lakău brěi cit dī karya | jöh nan acar yauvih mö ana (?) padak şanöh² | nöröh jer apta dişaş aghoyak tanan puja brĕi çuran piñuk jer minum tvĕiya bha krumö | bata bhap paçan kal şaş grū bak ditöh dap ralan klau urak puja tai karalan nan pa tamö krah ramö patamu tok ralan lan kanvöl nan piñu çurak nat dabin nat da | yöh nan grac cav gal puruşa anvei om kar pröt tithanö anvei omkar mumölan möda anan san khak sapayatrivar trvic jer dī siroya tacu malanan anvei omkar cvak ralan catur nat da dap dī pat tidhanö pitar nan nöröh jer dap ralan bitar tathahar klau urak buh banu krah puja tvěiya yadhakrumő bata yahar ralan kanvöl—jöh nan grac sattake nan pi caiv | dva pattra çidah lajak kaşir brei yajamönö[k] baik jer acar ya tok ralan ganvöl III

#### TRADUCTION DES PRIÈRES DES GRANDES FÊTES

I

Ici bonheur! Succès!

Le dimanche, les divinités veulent des boulettes de pâte blanche, brune et jaune et du bois [d'aigle?]. Faire avec les pâtes des figures de bœuf, aller porter ces offrandes du côté

1. Corr. tvěi yathakramö = yathākramam. — 2. Corr. padakṣanöḥ = dakṣiṇa. TEXTES 135

de l'est, se prosterner devant les divinités. En apporter trois jours [de suite].

Le lundi, faire avec de la farine blanche et de l'eau trois gâteaux. Aller porter ces offrandes avec recueillement; s'incliner du côté du sud-est.

Après dix-sept [gâteaux ou boulettes] cesser.

Le mardi, faire trois gâteaux de farine jaune et d'eau [représentant] un lièvre. Aller porter ces offrandes avec recueillement [s'incliner] du côté du sud.

Le mercredi, faire une figure de bœuf en pâte de farine de patate crue. Aller porter cette offrande [; s'incliner] du côté du nord-ouest.

Le jeudi, faire une boulette de riz blanc?, de sésame blanc et de curcuma. Aller porter cette offrande [; s'incliner] du côté de l'ouest et du nord-ouest.

Le vendredi, faire six boulettes de pâte blanche et brune, de riz blanc et de curcuma, y piquer une fleur blanche. Aller porter ces offrandes [; s'incliner] du côté du sud-est.

[Le samedi,] les divinités veulent du riz blanc, une pâte blanche et une foncée. Aller porter ces offrandes [; s'incliner] du côté du nord-est, quatre jours de suite.

Bonheur! Succès à l'entreprise!

#### IV

Pour choisir [l'emplacement d']une maison.

Om. Adoration à Çiva! Puisse-t-il s'absorber en ma personne.

« Lorsqu'il quitta sa demeure, le buffle des Garuda emporta le Dragon. Il vola droit à la mer. Alors le Maître des Rhinocéros mit le Dragon à terre et le lia. De la langue du Dragon et de son œil, il fit sortir une eau jaillissante. De ses narines il fit naître le dam '. D'une de ses serres il fit la crête des montagnes. De l'autre serre il fit sortir une fontaine. De sa joue, il fit pousser des branches. De l'autre joue il fit naître les fourmis (?). De son cou il fit sortir une eau jaillissante. De son gros intestin il fit couler un fleuve. De ses reins il forma le sommet des montagnes. De sa sueur naquit la brume. De son intestin grêle sortit une branche et de cette branche l'arbre banuk?.

J'ai pris un bâton de jrön pourvu de ses racines, j'ai touché les entrailles de la princesse Nögaray, pour en tirer la branche de banuk... C'est cette déesse qui a formé le corps des hommes de ce pays-ci : des Banis et des Chams, des Siamois et des Chinois, des Churus et des Raglai. Que tous les hommes et toutes les femmes, les cheveux épars, frappent leur poitrine! La princesse Nögarai peut leur donner la mort et les précipiter dans les enfers, car c'est elle qui brandit la Blanche, l'Épée de fer.

Je m'éloignerai de l'endroit de la terre qui porte sur l'écaille de la tortue. Je m'éloignerai de la retraite des termites. Je m'éloignerai du dos de l'éléphant. Je m'éloignerai du séjour des démons et des esprits. J'éviterai la terre qui va en pente, celle qui repose sur une couche de granit. Je m'éloignerai du lieu où les malheurs sont à redouter. »

#### V

« O seigneur serpent Cila, viens vite recevoir mon offrande. O seigneur serpent Pārāvata, viens aussi recevoir mon offrande. O seigneur serpent Panduranga, viens recevoir mon offrande.

1. Triadica cocincinensis (Euphorbiacées).

3. Calamus rotang. C'est le bâton des prêtres kaphirs.

<sup>2.</sup> Banian (Ficus religiosa); « un arbre parasite » selon Landes.

TEXTES 137

O seigneur serpent Tunīm qui es porté sur l'épaule, viens recevoir mon offrande. O seigneur Millepède, monte, viens recevoir mon offrande. Que celui qui habite le trou du termite, que celui qui a sa retraite dans le monticule viennent recevoir mon offrande. Que tous les serpents viennent manger à satiété mon offrande, même ceux qui commencent à ramper et les nouveau-nés. »

«O Nāgarāja brun, qui habites le milieu du royaume, viens recevoir mon offrande. O Nāgarāja blanc, qui habites les confins du royaume, viens recevoir mon offrande. O Nāgarāja tacheté qui habites dans le royaume, viens recevoir mon offrande. Venez [tous] manger à satiété, même ceux qui commencent à ramper et les nouveau-nés. Je demande à tous ces Dieux de m'apporter un remède. J'implore ces grands Dieux, je crains [en bâtissant ma maison] d'atteindre la peau du ventre du roi des năgas. Je veux bâtir un foyer et je tremble d'atteindre le côté du roi des nagas. Je veux faire une étable pour mes bœufs et j'ai peur de blesser les enfants et les petitsenfants du roi des nāgas. J'invite encore le Nāgarāja blanc à aller demeurer sur la plage. J'invite encore le Năgarāja brun à aller demeurer au sommet de la montagne. J'invite aussi le Năgarăja tacheté à aller demeurer au milieu de la montagne. Seigneurs Dieux, ne couvrez pas la terre de décombres; seigneurs, seigneurs restez dans les régions inférieures, [vous qui avez noms] Chien et Chat, Bœuf et Buffle. Seigneurs Dieux, n'amoncelez pas les nuages sur la tête des enfants des hommes 1! »

<sup>1.</sup> Cf. l'Incantation à la déesse Nögarai, p. 99. — Tout ce morceau est très obscur.

#### VI

#### Incantation au Naga.

Om. Adoration à Çiva. Puisse-t-il s'absorber en ma personne!

« Je suis le dieu Pô ku Banök, je connais la race du Nāga (serpent python). Le Nāga né dans le royaume de Ceylan. Le Nāga né du grand Samudra<sup>1</sup>, le nouveau dragon dont la gorge est gonflée de venin. Le Nāga et le Serpent rouge (?), le maître de tous les nāgas qui rampent. Gloire! Om! Gloire! Bonheur! Gloire! Om!

([Son de] Conque. Prendre une poignée de riz décortiqué.)
Je vais dans le pays, je vais dans le royaume de Ceylan.
Om!

(Brûler, brûler, brûler [du bois d'aigle?]. Jeter, jeter, jeter [des grains de riz dans le brasier?].)

Om!

(Se prosterner jusqu'à la fin [de la combustion du bois d'aigle?].)

Om!

(Verser [la libation?]. Se hâter. Puis se relever.)

Om. A l'Énergie, gloire! Om. Victoire, grande victoire! Gloire! Om. Bonheur, grand bonheur! Gloire! Om. Succès, grand succès! Om. Richesse, grande richesse! Donne de la vertu aux libations d'alcool, ô Çakti! Pénètre dans [ce temple], Çakti, j'offre un sacrifice! Donne le succès à Rāma et à la Lune! Donne le succès à Rāma et à l'Océan! Donne le succès à Rāma et au Soleil! Donne le succès à Rāma et aux Astres! Donne à moi-même le succès! Donne le succès à tous les êtres! Om à l'Énergie! Gloire! »

#### 1. L'Océan.

#### VII

#### Fortune! Succès à l'œuvre!

Le prêtre de famille (acar) doit offrir un sacrifice aux mânes de ceux qui n'en ont pas reçu (prait¹) afin de leur donner ce dont leur âme a besoin. A cet effet, muni d'un pot d'eau et de deux figures de tortues [en pâte], il se tourne successivement [vers les quatre points cardinaux].

Au moment d'accomplir le rite, le maître de maison se prosterne dans la direction du sud et invite les huit divinités. Il prie ensuite pour le succès de l'œuvre. Puis l'acar et lui se tournent [encore] vers le sud, se lavent la bouche avec de l'eau pure, se baignent et présentent les offrandes, plantent des cierges [sur les plateaux d'offrande], boivent un peu d'eau, le tout comme il est prescrit.

Le maître de maison doit offrir à l'acar une pièce d'étoffe, une bouteille pleine [d'alcool]; il prend ensuite trois brins de chaume (ralan = kuça), un peu de sésame et d'euphorbe, tresse une corde serrée, dispose les cierges et un vase d'eau.

Puis il fait le mouvement de battre des ailes avec ses mains, décrit un cercle avec les mains, fait claquer ses doigts, trace un omkāra (figure magique), revêt une robe neuve, verse une libation d'eau. Il prend quelques brins de chaume, frappe sa poitrine, appelle les mânes, se rince la bouche, met trois brins de chaume dans un vase de bronze où il pique une fleur. Il a achevé...

#### DANAP PATRIP

Nī danap patrip | dun akók blóh lai gan mök gan luk dī

1. Sanscrit *Preta*. Ame des enfants morts prématurément, de ceux qui sont estropiés ou infirmes, ou des personnes qui n'ont pas reçu d'offrandes funèbres.

tānin mök brah kaman dī buh dī padhuk pah pan cap anvöc eṣan dī talan kā uran pöh mönĕi blóh pāmörai caik dī nók thón blóh pāanvĕi khan av blóh pōk ahar liçĕi mörai dak blóh drĕi mök djen çón kröh pahvöl blóh paḍan kröh dī thon blóh pagam djen dī ahar laçĕi blóh bōk padhuk caik dī ulā pābaruv tanin panvöc eṣan dī talan klău ban löh gan ulā mök canuv tut dī gan yok nān dī klón klau ban dī ṣalav klau ban dī kröh klau ban löh gan ulā palien ija klau ban trait dī kacvöc klau ban çrah gan dī halā paljen halā klau ban löh gan ulā paljen pajuv çā ban mök halā çā kapū yok löh dī padhuk blóh paljen pajuv dva ban trā paljen ija klau ban paljen alak klau ban paljen ija klau ban [paljen ija klau ban] traik dī kacvöc |

çrah gan dī alak löh dī cam dva cavan ñruk gan çrah dī ijā paljen ijā klău ban trait dī kacvöc |

paljen alak dā purbāpāy klau ban löh gan ulā paljen ijā klau ban trait dī kacvöc |

mök gahlău cuḥ mök luk dī tanin paḥ pan cap panvöc eṣan ṣarak paljen ijā nruk gan tham dī ṣarā yak löḥ dī padhuk [

ñruk gan paljen laçĕi hap klău ban löh gan ulā paljen pajuv çā ban blóh jrav tanin mök laçĕi çā urak yok löh dī padhuk blóh paljen pajuv dva ban trā |

paljen ijā klau ban paljen alak klau ban paljen ijā klau ban thrah gab paljen laçĕi klau ban löh gan ulā paljen pajuv klau ban |

paljen ijā klau ban paljen alak klau ban |
paljen ijāu klau ban trait dī kacvoc |
paljen alak klau ban |
paljen ijā klau ban trait dī kacvoc |
paljen laçēi klau ban |
paljen ijā klau ban trait dī kacvoc |
paljen alak klau ban |
paljen ijā klau ban |
paljen ijā klau ban trait dī kacvoc |

paljen laçĕi bā pur bā pāy klău ḥan |
paljen ijā klău ḥan trait di kacvöc |
paljen alak klău ḥan paljen ijā klău ḥan |
thraḥ gan dī halā mök halā kapū yok löḥ dī padhuk |
barūv tanin bataik braḥ kaman patrĕi blóḥ moñum alak
rayök.

# Danap patrip.

(Cérémonie de la Purification des Os nobles après l'Incinération.)

Le prêtre devra s'envelopper la tête, mouiller d'eau un bouquet pour se purifier la main gauche; avoir du riz grillé, mettre de la braise sur un réchaud, joindre les mains, frapper dans sa main gauche, frapper dans sa main droite et faire claquer ses doigts. Asperger, en se tournant vers le nord-est, les os de l'homme [incinéré].

Baigner ces os, les déposer sur un plateau.

Changer de tunique et de robe, découvrir [à l'écart] un plateau chargé de gâteaux de riz et l'apporter.

Puis, tenant un cierge, exposer un miroir au feu [du réchaud], placer obliquement ce miroir sur le plateau, planter un cierge sur les gâteaux de riz.

Déposer le réchaud à terre, agiter les doigts; asperger trois fois les os du côté du nord-est; poser le bouquet [à côté de soi]. Tremper l'annulaire [droit] dans l'eau, et purifier l'urne, trois fois; le plateau, trois fois; le miroir i, trois fois.

Déposer le bouquet.

1. Le miroir est plongé ensuite dans l'eau pour que les divinités puissent venir s'y baigner.

Offrir [des libations d']eau [au mort], trois fois; verser l'eau dans un vase, trois fois; asperger des feuilles de bétel, faire trois offrandes de bétel; déposer le bouquet.

S'incliner devant la prêtresse (pajå), une fois; prendre un morceau de bétel, s'incliner, mettre le réchaud à terre.

S'incliner deux fois devant la prêtresse, offrir ensuite trois libations d'eau et trois d'alcool; faire trois fois [des libations d']eau, verser ces libations dans le vase.

Asperger, avec le bouquet [mouillé d'eau purifiée, un peu] d'alcool, en verser dans deux petites tasses; mouiller le bouquet, asperger de l'eau, offrir trois libations d'eau, les verser dans le vase.

Offrir de l'alcool [en faisant tourner la tasse autour de soi] de l'est à l'ouest, trois fois; verser dans le vase.

Avoir du bois d'aigle, le faire brûler, passer les mains [dans la fumée], les joindre, frapper dans sa main gauche, frapper dans sa main droite, faire claquer ses doigts, asperger le nord-est, dessiner [une figure magique], offrir de l'eau, mouiller le bouquet, arroser légèrement le sel, s'incliner, déposer le réchaud à terre.

Mouiller le bouquet; offrir du riz [contenu] dans une boîte métallique, trois fois; laisser le bouquet, s'incliner, une fois, devant la prêtresse.

Puis joindre les mains, prendre un grain de riz, s'incliner, déposer le réchaud à terre, s'incliner encore deux fois devant la prêtresse.

Offrir l'eau, trois fois; offrir l'alcool, trois fois; offrir l'eau, trois fois; faire des aspersions avec le bouquet; offrir trois

4. Les libations se font en tenant une coupe d'eau ou d'alcool dans la main gauche et un cierge allumé dans la main droite. On frappe le bord de la coupe avec le cierge et on lui fait décrire dans l'espace des cercles de gauche à droite et de droite à gauche. Les libations sont ensuite versées dans un vase de cuivre nommé katvöc « crachoir ».

fois du riz, déposer le bouquet, s'incliner devant la prêtresse. trois fois.

Offrir de l'eau, trois fois; offrir de l'alcool, trois fois.

Offrir de l'eau, trois fois; verser dans le vase.

Offrir de l'alcool, trois fois.

Offrir de l'eau, trois fois; verser dans le vase.

Offrir du riz, trois fois.

Offrir de l'eau, trois fois; verser dans le vase.

Offrir de l'alcool, trois fois.

Offrir de l'eau, trois fois; verser dans le vase.

Offrir du riz [en faisant tourner la boîte métallique où il est contenu, autour de soil de l'est à l'ouest, trois fois.

Offrir de l'alcool, trois fois; offrir de l'eau, trois fois.

Asperger du bétel avec le bouquet, prendre un morceau de bétel, s'incliner, mettre le réchaud par terre.

Entrelacer les doigts, décortiquer du riz grillé, en manger, boire ensuite de l'alcool, faire claquer les doigts, joindre les mains sur la tête1.

#### RITUEL FUNÉRAIRE DE PHAN-RI

#### Texte

🔊 Ni jara brah kah uran möda svan blom !

a ā i ī o ō rö rö ļö ļö e ai o å am ah imaba sibāya phāba șimönö" | anvei tapā aban | i i i kaḥ möthi ramö hol ||

🔊 Ni danap paralå möda şvan |

nău ricóv bloh mörai dun akók lai gan pah panöcap carak

1. Cette cérémonie chasse les mauvais esprits. Cf. Pratápachandra Ghosha, Durgá-Pûjá, Bhūta Çuddhi, p. 28: « Clasp [the hands] thrice over the head, and by snapping the fingers at ten different directions, secure immunity from them [the evil spirits]. »

2. Autre ms. : Om nömöh sibāya suphāba sibömö = Om naamh

çivāya svabhāva çivome.

garant on our grand ए न्यां बर्ज्यू से ब्यू र्य हुं या शुरूर ब्यू कु छ पर Lychardus es mid O sych de wege wege to go the यदेग्राध्य के प्रम्थ व्यक्ष्य व्यक्ति का क्ष्य o do en er appearant en de or progen d very hed do de di do d

Première partie du Rituel funéraire de Phan-Rí.

panvöc eşan di brah çon bloh mök djen thon çon gan panvöc eşan di brah nan jap akhar nī |

aāiīu ū rö rö ļö ļö eai o å am aḥ
ka kha ga gha nö
ca cha ja jha ñö
ta tha da dha nö
pa pha ba bha mö
ya ra la va
ṣa ça
ha

bloh [t]ih çan paga yuh radam | purak akhar dva dan yuh paradam purak omkar lvai bi çıam paik pula hön caik nok brah nan mök padai daā töp mötigei pudēi nan dilah caik nok pulā han nan bloh pabarāv [tan]in pah panöcap sarok möh con purak parai çrah gan pahvöl bloh gjem gan panvöc eşan di brah çon nan jap abih ano akhar dom dihlau rei | mök thon jhon brah batagók caik di palak tanin mök karah gruak di brah töh gam thon çon gan pa papak klău ban di apuĕi anvök drei jhon brah nan batrun caik halā han patiñoh ralin jön [[töl khin paralå nan nå töl mök gai amon kah gak padan gai pak kalau bloh pah panöcap sarak mök djen hatam purak parai çrah gan pahvöl panvö brei ka uran apan bloḥ pāṅvöc eṣan pvöc e haciḥ gan bloḥ paḥ pan nöcap ṣarak mök thon djen purak parai grah gan pahvöl trvic apuĕi halàu abha klău ban dī apuĕi nan tanin ev apan thon tanin hanuk havak ijā dī patā harak jjön o kar kah jalan klau tathan löh buk mök thon djen gan nan brah töh nan çurak dī ijā jön omkar ba avak ijā tå hanuk nam ban tå iuv klau ban bloh laik ijā dī pabaḥ klău ban şan mök braḥ töh nan pagam dī buk krök amő kók []

ploh laik ijā dī pabaḥ klău baṅ ṣan mök braḥ töḥ nan pagaṃ dī ḥuk kröḥ amő kók | bloḥ paḥ pan nöcap ṣarak mök braḥ hataṃ parai çraḥ gan papvöl mök dhoṅ jhoṅ ṇuk dī ijā taik di thểi di pabaḥ dva gaḥ di buçak lóḥ mök dhoṅ çon gan laik ijā di tanöḥ riyā di akan laik dihalau di pabaḥ klau ḥaṅ di mötā [i]duṅ di taṅi[n] di barā tathau pathak bloḥ laik çalapan tapljen abiḥ bloḥ çurak pajöṅ ikar bipatak jhoṅ ijā di palak taṅin çurak ikar laik yak pācrók ||

jhon ijā ça ban trā çurak ikar çapuk möta pitār blóh momök brah töh dikröh akók nan paprok mödók çā tathan çon ganvuh yan aditjak nan yan cannrök | yah talĕi tapah nan acar brĕi nå dók çā tathan çon yan aditjak | kumei tók karöh nan brĕi nå dók çā tathan çon yan cannrök yah uran oh möda hacih mök ghā nan brĕi nå dók töp takai yan adītjak | nan yan cannrök ||

lĕi uran gap di nan brĕi nå dó çā tathan çon batuk yan pron lĕi uran rāduḥ brĕi nå dók töp lanik hatam tanam patiḥ min ||

nī çī möthāu lĕi ka acar çī krön kā braḥ çā urak paralā hajjön pagaṃ dī kröḥ akók kayvā mön kal kin laik kamar nan ijā çaun hajön töl vök nå gan braḥ çā urak jön bāgu dók kayva yau nan ijā çrai braḥ nan utaṃ möjarait ja ||

lĕi braḥ 4 trā nan dīkal mörai çoṅ kamar nan çók dva ijā çrai daraḥ capan min | acar ṣut thik pajön vök mörai rēi | lēi braḥ çā urak dalaṃ bóḥ pīnöṅ nan kumar möḥ nan ralóv kaṅ laṅau nan höp | ni pālaik talaṅ || dī ö öṣ çā danók ṣiç baliṅ növan butā giṅ ya jjöṅ debatā | öṣ çā danók çoṅ dabatā ya jjöṅ pō ku möḥ kakuḥ daā mörai patrip | nī tajra i i i ṣibumöḥtuk | çāda ṣibāḥya nömöḥ çvāhā ¶|

# 🔊 Nī pupuḥ möta pitār ikataṃ kathaṃbjaṃ çvāhāḥ III

Nī danók mök butằu panal | ba patóm bloh jröp dī jañröp klău dhan | bloh pah pan nöcap şarak panvöc eşan dī batău nan | bloh pāricóv batău | tuh alak bloh caik dī nok

1. En sanscrit: Çivome tu sadā çivāya namaḥ svāhā.

panal nan | bloḥ iv möñum alak ḥan halāpa abiḥ drei jö $\overline{||}$  bloḥ vak jiñröp palanöṅ | bloḥ dhör dva ḥaṅ pā mönĕi akók dī töḥ takai dī töḥ dhar nå truḥ möoṅ galay av khan dī batau nan ||

yaḥ kumĕi|| ikar tat nöm raṣaṣaba|| yaḥ likĕi||

run run kar tat raṣaṣaya | daā pō nå pajjön anök tacóv tacaik di lok | kunī jvai tanök | löh truḥ

Ni cak kurābā phat nan çurak nī |

Nī kathā talöḥ çar mön bikal nan lapĕi jhak nan çar mö nap bruk bikal hagait jjön klaḥ rĕi | nan nå dvaḥ naḥ yalan teiḥ lan kaḍah | bloḥ iev² pō kuk rāhuk iel dók alā tanöḥ riyā | höc pō kabinnak dók dī nók kaneṣak | ṣaṅ pō kloṅ daā mörai tok panojā baçar mön bikal di drĕi kău ba nå bitöl lanik hataṃ ganaṃ patiḥ krvöc ēk nömiḥ batāu yaḍoṅ di oṅ ahöḥ kău talöḥ panå || bloḥ löh ḥuk mök kröḥ 'kók çā urak papör bloḥ cak ḥuk | löh khan alā jjön nok mörai çaṅ jvai lañaiy vök traḥ |

To nī katha yaḥ nap paçar mön bruk bikal nan ricóv katha danī klaḥ yö | dī on kău mök bā çĕi kău ucĕi dī dvā (?) kău paklaḥ dī yan inr kău lakău kröş çumul drak thĕi ricóv cran padan iniai çī bikal kău brĕi drut dī mönöş bacaḥ halău gan anak kău labuḥ grvak tamöḥ bata palai dī on khak garak nī ya nömöḥ çvāhā yaḥ ricóv nan mök mū tanóv çumū binai dva klaiḥ III

1. Corr. jalan. — 2. aiv.

Nī katha talöh | dī on can² dĕi kau paklaḥ dī talĕi tanam haraik kau kjin paçaik drĕi kau | dī on çjam ṣa kulap nan kajaraḥ ku dī çar bapāp daginöy ṣanam dī on ṣibomö tuk çadi ṣibaḥ ya nömöḥ çvāçvā¹

Ni katha talöh bikal pron nan lapĕi hoh jhak katha nī klah jjön |

nī ciḥ tulā klau kupu jjak panön çon mök krun drei nap bruk töp nan dun dī ñrak burav klau anun | ça nan baçaḥ

katvöc mömit lac höc mömit jjön panron dī tanöh riyā nan çar bikal dī drĕi kău möda ból lokău payvā bikal dī drĕi kău nī mömit khik bikajap kakău haiy laik dī kău bjah min | bloh mök ça anū trā bapak ijā kron löh buk ricóv bloh mök anun talöh pvöc tanī | dī on amo kau talöh dī drei kau dī on ah klah dī drěi kău | di on hum bat jālihum ya nömöh çvāhāh | höc patå gök ijā hadam çar bikal dĕi drĕi ya kău laik dī putå pō labja laā çumut | höc kadu hayå raton dav raton patih abih dalam ijā mörai tok panojā bikal dī drei kau pana bital yău katrań jań lam mö nö babitöl bja talvic gók dī palvic nögar babitöl patå aha kupak möda bikal dī dĕi kău trā | bloḥ tagók nå dvah canah jalan mök takai iev cih yau nī blóh mök çā anun trā çón halā kupu caik dalam lan kadah bloh po tanin kukuh akan dihlau kukuh tanoh riya bloh puoc nī | höc pō kuk raçuk iel pō dók dī nök kaneṣa | he po kabinak po rabinnuk pō möhőyaçah dók tanöh riyā ganvör ja bikal kău daā mörai ratók panojā çar mön bikal bana bitöl yan āditjak nan yan cannrök apak möda bikal bidrēi kau trā | dī on cihcjah kău paklah dī drei kău | di on okröh kău talöh dī drěi kău | di on aham bat jarihum ya nömöh çvahah | bloh löh buk bvěi kröh akók ça urak drěi lac kău | brěi hő nå

möljön kanöy debata ula drei kau | bloh pvoc danap nī | di

<sup>1.</sup> Autre ms. : çadā sibāyah nömöh çvāhā.

on paḥbirtöh möḥ yā nömöḥ | dī on paḥbir ñrom çomaya nömöḥ çvāhāh | dī on paḥbir ñrom na ya nömöḥ çvāhāh | bloḥ löḥ khan blök ulā jjön nók laniv jjön dalam mörai çan jvai liñaiy vök trā || kathā nī pron haröḥ | yaḥ nap kathā nī bloḥ nan daā anör ban kamançā jam patĕi çā tatī dī nók thon || yaḥ krön nap dom nan pō anit min || |

#### Rituel funéraire de Phan-Rí.

### Traduction.

Le grain de riz reforme un corps subtil à l'homme [mort]. [Il faut d'abord répéter ceci :]

a, ā, i, ī, u, ū, rö, rö, ļö, ļö, e, ai, o, å, am, ah.

Om. Hommage à Çiva! [Hommage] conforme à leur nature à Çiva et à Umā!

(Retourner son vêtement [et dire] :) i, i, i, i, après avoir divisé le riz.

🔊 Ce livre enseigne à former un corps subtil [au mort].

Se baigner, puis s'envelopper la tête avec un turban. Avoir un bouquet d'aspersion<sup>1</sup>, faire claquer ses doigts, frapper dans ses mains, réciter un mantra, tourner le [plateau de] riz vers le nord-est. Tenir un cierge, un glaive et le bouquet [dans une main], écrire les lettres suivantes avec du riz, sur un plateau:

```
a, ā,i, ī, u, ū, rö, rö, ļö, ļö, e, ai, o, å, am, aḥ.
              ga, gha,
  ka,
        kha,
                          ňö;
       cha,
              ja, jha,
                          ñö;
  ca,
  ta,
        tha,
              da, dha,
                          nö;
                  bha,
                         mö;
       pha,
              ba,
  pa,
```

1. Il est fait avec des sommités de Conyza indica (Composées).

ya, ra, la, va; ṣa, ça; ha.

Passer ensuite la main sur le plateau pour effacer les lettres, dessiner encore un omkāra (figure magique), mettre dessus une feuille de bétel sauvage. — Prendre garde de n'employer que du riz bien choisi et soigneusement décortiqué. — Poser quelques grains de riz sur la feuille de bétel sauvage.

Le baṣaiḥ, après s'être lavé les mains, les frappe l'une contre l'autre; il prend quelques grains de riz sur le tas [disposé à cet effet] et forme une amulette; il passe le bouquet d'aspersion dans la fumée de bois d'aigle avant d'asperger, avec de l'eau, un plateau de riz placé au nord-est. Le plateau est alors apporté sur une table, il y dépose un anneau [d'or]. Tenant dans une seule main le glaive et le bouquet, il les fait tourner trois fois autour du brasier où brûle le bois d'aigle; du bout du glaive il met du riz sur la feuille de bétel. Il incline son cierge allumé sur la feuille de bétel pour y fixer les grains de riz au moyen d'une goutte de cire.

Pour envoyer l'âme [dans le corps subtil], il place son bâton [rituel] devant la face du mort, trace du bout d'un cierge des dessins mystiques et les asperge avec le bouquet trempé d'eau qu'il passe ensuite à un assistant. Au moyen du cierge allumé, il fait des passes sur le bouquet et sur le glaive qu'il tient ensemble dans la main [gauche]. Il applique un autre cierge [allumé] sur le front du mort.

De la main gauche il saisit le glaive, de la main droite, les doigts réunis en pointe<sup>2</sup>, il trace, trois fois de suite, une fi-

2. Pour figurer une oreille de vache et purifier l'eau.

<sup>1.</sup> On conserve dans toutes les maisons quelques beaux épis de riz en cas de décès d'un membre de la famille.

TEXTES 151

gure magique dans l'eau. Il défait le chignon du mort; tenant le bouquet, le cierge et le glaive dans la main droite, il dirige le glaive trois fois vers le plateau de riz, et dessine une figure magique dans l'eau, en tournant sa main [droite] dans cette eau, six fois de droite à gauche et trois fois de gauche à droite, il en verse dans la bouche du mort. A l'aide du glaive il lui jette quelques gouttes d'eau sur le front, sur les épaules, sur le nombril, puis il réunit le glaive et le bouquet.

Il mouille d'eau le bouquet et purifie successivement le ciel, la terre; la tête, la bouche, les oreilles, le nez, les mamelles et le nombril du mort. Du bout du glaive il trace avec de l'eau un omkāra sur les mains et les sourcils du défunt et laisse tomber quelques grains de riz sur la tête. Avec une étoffe blanche neuve il lui couvre enfin la face et lui offre du riz grillé.

(Le rite achevé, le prêtre se rend à un carrefour, il retourne ses vêtements et revient pour introduire de l'eau et du riz sous la langue du défunt.)

© Ce livre enseigne aux prêtres à montrer leur voie aux âmes des morts au moyen du riz grillé. Les rites doivent être accomplis avec soin afin de diriger les âmes des hommes de bien vers le soleil, celles des femmes vertueuses vers la lune; celles des hommes prudents dans les rayons du soleil, celles des hommes moins vertueux dans les étoiles brillantes (les planètes) et celles des serviteurs dans les nuages gris-blancs.

© Ce livre enseigne aux prêtres qu'un grain de riz devient la chair et les nerfs de l'homme. On place un cierge allumé [et dont la cire se liquéfie], sur le front du mort pour rappeler que l'écoulement des eaux précède la naissance. L'enfant naît comme le grain de riz car le grain dans son enveloppe et l'embryon dans ses membranes se ressemblent. Il est encore comparable à la noix d'arec revêtue de son mésocarpe. Les grains de riz sont l'image de l'embryon qui flotte dans

les deux eaux mêlées à du sang. Quand on ouvre un grain de riz ou une noix d'arec [la substance de ces fruits est visible], ainsi le [nouveau] corps est formé. Il sort de l'obscurité pour apparaître à la voix du célébrant. L'or est la chair, la semence de sésame se change en sécrétion, les nerfs se durcissent et deviennent des os '.

(Répéter l'incantation suivante :) « J'invoque les divinités, Pô Ku Möh (le seigneur dieu grand, Mahādeva), les Bhūtas; je m'incline devant eux. J'invite les Pitris à s'assembler ici. I, i, i, Çiva et Umā! Hommage à Çiva toujours! Gloire! »

(En couvrant les yeux du Père (= du mort), dire :)

« Ikhatam kathambjam çvāhā! »

Incantation à répéter quand on a trouvé des pierres<sup>2</sup>:

(D'abord le başaih doit planter trois rameaux autour de la pierre, puis faire claquer ses doigts, frapper dans ses mains, se placer à l'est et tracer en l'air des signes magiques. Il lave ensuite la pierre avec de l'eau, offre de l'alcool aux malins esprits et les invite à venir le boire et à manger le bétel avec lui. Il se baigne la tête et les pieds pour chasser les maléfices et revêt ensuite, près de la pierre, une tunique et un pagne propres.)

Il dit pour les femmes : « Ikar tat nöm raşaşaba (?). » Pour les hommes : « Rung! rung! kar tat raṣaṣaya (?). » Il invite enfin les divinités à leur donner des fils, des petitsfils, des petites-filles en cette vie.

Le rite du riz est achevé.

2. Pour faire des kut ou pierres tombales, et pour marquer

l'endroit où l'on inhume un klon (v. p. 48).

<sup>1.</sup> En un mot cette cérémonie procure au mort un corps nouveau. C'est tout à fait la dīkṣā hindoue, ensemble de pratiques qui changent en dieu la créature humaine. Cf. S. Lévi. La Doctrine du Sacrifice dans les Brâhmaṇas. Le Mécanisme du Sacrifice, p. 103 sqq.

De Ceux qui sont en deuil de plusieurs personnes à la fois, doivent porter les amulettes suivantes :

Le charme suivant dissipe les malheurs qu'on voit en
rêve:

Aller à la rencontre de deux chemins, dessiner une figure magique en forme de [] (= un svastika); appeler le seigneur Rāhu qui habite les régions infernales. Invoquer Gaṇeça, le « Seigneur d'en haut ». Inviter Pô Klon (= Çiva) à son de conque, à venir recevoir un sacrifice. Réciter cette incantation : « Éloignez les esprits malins qui sont sous le ciel, pareils à des nuages gris-blancs, prêts à fondre sur moi. Je laverai votre visage avec de l'eau de citron, seigneur Ahöh. Chassez les maléfices, seigneur Ahik. Faites qu'ils s'évanouissent! » S'arracher un cheveu du milieu de la tête et souffler dessus. Retourner son habit et partir sans regarder derrière soi.

- © Ce mantra ferme la porte aux malheurs; il lave aussi toutes les souillures :
- « O seigneur, maître des divinités, puissent les malins esprits être dispersés! Je te demande que tu me purifies, que tu chasses les malheurs, que tu fasses du bien aux hommes qui se prosternent devant toi. Éloigne les calamités qui pourraient s'abattre sur notre pays. Hommage au roi des Serpents! Gloire! Puissent ces paroles purificatoires donner la fécondité à nos femmes! »
  - n Incantation contre les maléfices :
  - « O roi des Serpents, je détors mon cordon sacré. Entou-

rant mon bras comme une liane, il pend sur mes reins. Çiva et Umā! Hommage à Çiva toujours! »

🔊 Ces paroles magiques dissipent les grands malheurs. Ces paroles magiques chassent les mauvais rêves.

(Il faut dessiner une figure magique (ou une balance), se munir de trois chiques de bétel, faire le geste de piler, trois fois de suite, avoir trois anun (gâteaux). Tousser ensuite pour se faire entendre et dire :) « Je vous invoque, écoutez, habitants des régions infernales, dispensateurs des malheurs, dont la troupe est prête à fondre sur moi. Oui, je sens que vous attendez l'occasion favorable pour me frapper. »

(Ici on prend un pan de son habit et on le trempe dans l'eau d'une rivière; on défait ses cheveux, on se baigne. Tenant toujours le pan de son vêtement, on répète [à genoux] cette incantation:)

« O seigneur Père (Çiva), sauve-moi! O seigneur Aḥi, épar-gne-moi! O seigneur Hum, vajali, hum! Hommage! Gloire! J'invoque le roi de l'eau, qu'il chasse les malheurs prêts à m'atteindre! Que les malheurs s'éloignent de moi! Daigne le Roi m'en préserver! J'invoque l'écorce du bois(?), le goujon dav et le goujon blanc qui sont dans l'eau : qu'ils viennent tous recevoir mon sacrifice. Que les malheurs soient anéantis par la puissante Reine de la Montagne (Pārvatī)! Que ce royaume en soit délivré! que les grands malheurs quittent cette contrée! »

(Se lever, se rendre au point de croisement de deux chemins, tracer ce signe avec son pied gauche of. Prendre un gâteau et une chique de bétel, les mettre dans un morceau de toile dite lam lan, faire l'antique geste d'adoration (l'anjali?), s'incliner vers les régions infernales et dire ces paroles :)

## 1. Symbole du linga et de la yoni?

« J'invoque le Pô Kirāta, le Montagnard (Çiva), Gaṇeça, le Pô Kabinnak (?), le Pô Rāvaṇa, le Pô Mahāyaças (l'Illustre), qui habite les régions infernales, le Maître des châtiments (Yama?). Qu'ils viennent tous accepter mon sacrifice et les malheurs s'évanouiront! Je rends hommage au Soleil et à la Lune, qu'ils dispersent les malheurs! O seigneur Yakṣa¹, mets les malheurs en fuite! O seigneur Ugrā disperse les malheurs! Hommage au seigneur Aham (?)! Gloire! »

(Dénouer ses cheveux, en arracher un au sommet de la tête et dire :)

« J'offre [un sacrifice], j'invoque les génies, les divinités, et les serpents, qu'ils viennent afin que je les adore. »

(Répéter ensuite cette formule :)

« Hommage au seigneur Paḥ-bir-töḥ². O seigneur Paḥ-bir, je fais couler le suc (?), hommage à toi! Gloire! O seigneur Paḥ-bir, viens, hommage à toi! Gloire! »

(Oter enfin son vêtement, le retourner de telle manière que le dessus soit dessous et que l'envers soit l'endroit. Ceci fait, inviter les divinités à venir consommer du riz grillé et des bananes rangées sur un plateau.)

Ceux qui accomplissent ces rites avec soin sont aimés des divinités.

#### Autre rituel funéraire de Phan-Rí3.

Ce livre enseigne à purifier l'âme de l'homme.

a, ā, i, ī, u, ū, rö, rö, ļö, ļö, e, ai, o, å, am, aḥ.

Livre de la purification de l'âme d'un homme mort. Le prêtre doit prendre un bain, se couvrir la tête d'un tur-

- 1. Ogre céleste, esclave de Kuvera, le Plutus hindou.
- 2. Pavitra? un nom de Civa.
- 3. Le texte cham de ce Rituel diffère si peu de celui du précédent que j'ai cru inutile de le publier.

ban, tenir son bâton à la main, frapper dans ses mains, avoir un bouquet de *Conyza indica*, se tourner vers le nord-est pour tracer une figure magique et écrire ces caractères sur du riz:

```
a, ā, i, ī, u, ū, rö, rö, ļö, ļö, e, ai, o, å, am, aḥ
           ka,
                 kha,
                               gha,
                                      'nö
                        ga,
                 cha,
                        ja,
                              jha,
                                       ñö
           ca,
           ta,
                 tha,
                        da,
                               dha,
                                      nö
                 pha,
                        ba,
                              bha,
                                      mö
           pa,
                 ra,
                        la,
                              va.
           ya,
           sa,
                ça
          ha.
```

Il passe la main sur le plateau pour faire disparaître les caractères tracés. Puis il y dessine un omkāra sur lequel il placera une feuille de bétel sauvage. Le riz doit être bien décortiqué et soigneusement préparé. Il place quelques grains de riz sur la feuille de bétel sauvage, puis il lave proprement ses mains, les frappe l'une contre l'autre. Il dessine une figure magique avec quelques grains de riz pris sur le tas [qu'il a près de lui]. Il passe le bouquet de Conyza indica dans la fumée du bois d'aigle, le trempe dans l'eau et asperge le riz au nord-est. Le riz est placé sur une table et le prêtre y pose un anneau d'or. Tenant dans la main gauche un glaive et le bouquet, il les fait tourner autour de l'encensoir [où brûle le bois d'aigle], et prenant du riz sur le bout de son glaive, il le dépose sur une feuille de bétel. Il saisit un cierge allumé et l'incline vers la feuille de bétel de manière à faire adhérer chaque grain de riz au moyen d'une goutte de cire.

Quand le prêtre envoie l'âme du mort, il met son bâton devant la tête de celui-ci, prend un cierge pour tracer [dans l'espace] des figures magiques. A l'aide du bouquet il asperge le cadavre, puis il remet le bouquet à un assistant. Il prend le cierge allumé, trace avec lui des figures magiques sur la TEXTES 157

fleur et le glaive, il réunit ensuite ces trois objets. Il place un autre cierge sur le front du mort. De la main gauche il tient le glaive, de la main droite il dessine un omkāra dans l'eau. Il défait le chignon du mort, et, réunissant le glaive, le bouquet et le cierge dans la main droite, il les agite trois fois sur le riz, il dessine ensuite un omkāra dans l'eau. Il tourne sa main dans l'eau, [les doigts réunis en pointe,] six fois de droite à gauche et trois fois de gauche à droite. Puis il fait tomber quelques gouttes d'eau dans la bouche du mort, à l'aide du glaive il lui en fait couler sur le front, sur les deux épaules et sur l'ombilic. Il réunit alors le glaive et le bouquet.

Il mouille le bouquet d'eau, s'approche du cadavre et asperge trois fois les endroits ci-après énumérés: le ciel, la terre, la bouche, les oreilles, le nez, la région mammaire, l'ombilic, en tout neuf places. Il trace un omkāra, avec son glaive trempé dans l'eau, sur la main du mort, lui fait tomber quelques gouttes d'eau sur la bouche, dessine encore un omkāra sur ses sourcils et jette du riz sur sa tête.

Il demande une pièce de toile blanche neuve et couvre la face du défunt, puis il offre un peu de riz frit. Après avoir fait tout cela, le prêtre s'en va jusqu'à un carrefour, et retourne ses habits. A son retour, il verse de l'eau et du riz sous la langue du mort.

Ce livre enseigne aux prêtres à montrer le chemin aux âmes des morts au moyen des grains de riz grillé, car c'est leurs prières qui dirigent les âmes dans la bonne voie. L'âme d'un homme vertueux prend le chemin du soleil; celle d'une femme vertueuse prend celui de la lune. Les hommes riches habitent les pieds du soleil; les hommes peu vertueux les étoiles brillantes et les serviteurs les nuages gris-blancs.

<sup>1.</sup> Les rayons. Cf. pour le sens le skt pāda « pied, fond, racine, rayon (les rayons sont les pieds et les mains des astres) ».

Ce livre enseigne aux prêtres comment le grain de riz se change en corps nouveau de chair et de nerfs.

On place un cierge sur le front du mort pour rappeler que l'écoulement des eaux précède la naissance de l'enfant, de même que le riz [traverse l'eau avant de se montrer]. L'embryon [humain] et le grain de riz se ressemblent : car ils sont renfermés dans leur gaine comme une noix d'arec dans son enveloppe. Cette chose précieuse (l'embryon) devient de la chair, des humeurs, des nerfs et des os.

Hommage à Çiva!

(Placer [cette amulette écrite] sur les sourcils du défunt :) ikatam, katanbjam, svāhā.

no doit réciter un mantra quand on rencontre un bloc de pierre. Si l'on trouve un bloc de pierre près de chez soi on doit planter à côté trois branches d'arbre. Le prêtre est mandé, il frappe dans ses mains, fait claquer ses doigts, répand du sel et récite un mantra sur cette pierre en se tournant vers le nord-est et lave la pierre. Il met dessus une tasse d'alcool et invite les génies à venir le boire et à manger le bétel. Il déplante les trois rameaux et les fait tenir debout près de lui. Il lave de nouveau la pierre et change de vêtements.

Pour une femme, il dit: ikar tot nöm raṣaṣaba (?).

Et pour un homme (?) il dit : run, run kar tot rasa ana(?), afin d'inviter les divinités.

Quand on possède une pareille pierre, on se porte bien et le nombre des enfants augmente.

© Ceux qui sont en deuil de plusieurs personnes à la fois doivent toujours avoir sur eux des amulettes portant les signes mystiques suivants : 3 3 3 4 3 SASATA 3 4 3 4 1 1 4

### Rituel funéraire de Phan-Rang

Nī danap pāralå oran möda

D Çvattik çithik çīkāriyā

șa

ha III

ça

kha ka ga gha nö | cacha ja jha ñö dha ta tha da nö | tha da dha nö ta bha pha ba mö pa la ra va ya șa ça ha | ha ça șa va la ra ya bha pha pa mö ba dha da tha ta | nö tha nö dha da ta | ñö jha ja chaca kha 'nö gha ka | ga kha ga ka gha 'nö chaja jha ñö | catha da dha nö [ ta da dha tha nö ta bha mö pha ba pa ra la va ya

Inömöş şibay çidham mömöthir möhő a ā i ī u ū rö rő lö lő e ai o å am aḥ | kakha | kakra | kakla | kakva | kaku | kakő | kaka | kata | kanö | kapa | kamö | kaya | kara | kala | kava | kaşa | kaça | kaha | kaḥ III

🔊 Nī cak kurubā phat ||

- 1, 2, phat dī lakēi nöçak takuḥ mörjaḥ bar lakā kuin göp nu |
  - 3, 4, nu phat dī kumĕi patiḥ bar göp nöçak kubav ||
  - 5, 6, ñu phat di lakĕi mönöy buk nöçak tipai ]
- 7, 8 ñu phat dī lakĕi mit rapanam nöçak rimóń lakā bóḥ klón||
  - 9, 10, nu phat dī lakei kumei göp nu nöçak pabaiy ||
- 11, 12, 13, 14, 15 ñu phat dī göp ñu lakĕi lakā tauk ataḥ palēi nöçak nögaray |

nī gaḥ kanaṃ |

- 1, 2, 3 nu phat dī lakĕi hatöḥ uraṅ göp nu ataḥ palĕi nöçak ulā anaiḥ |
  - 4, 5, 6 ñu phat dī lakĕi ça iv möhit nöçak açaiḥ
- 7, 8, 9, 10 ñu phat dī lakĕi nan kumĕi göp ñu kaçan buk [nöçak] pabaiy |
- 11, 12, 13, 14 ňu phat dī likĕi kumĕi göp ňu noçak mönuk [1]
  - 15 nu phat dī lakĕi nöçak athău |
- 10 nu phat dī göp nu nöçak kakraḥ lakĕi nan kumēi göp nu III

Nī çī kā möthău lei kā po başeḥ çī brei jalan kāçī tar nå dók tak baik braḥ kuman nan pvöc ḍanap nī |

iṃ in dapiṅ dalā prep mönöy brĕi du pō nå tvëi jalan prep mönöy nå dók ça tathan çoṅ ganuḥ yaṅ āditjak ṅan ganu[ḥ] yaṅ candrök |

yah lakei tapah brei na dók ça danók çon yan aditjak |

Orser ex was sen of services. with white we like we control in earles en this and south almans com con som shows and and and mouse, en rous su su su su su su were the contraction of the cont まいっていかいながらからかいかい were with the work was an en anons in an en en en en en en का का था।।। एड का उद् कर के का का का का क्षा कर किया कर गण्ये खेल 

Rituel funéraire de Phan-Rang. (1<sup>re</sup> partie comprenant les lettres de l'alphabet cham.)

yah kumëi trok kuröh brei dók ça tathan çon yan candrök |

lĕi uran gap bjap brĕi nå dók tak batuk ya prón min | yaḥ uran o möda çuciḥ mok ghā o nan brĕi dók takai yan āditjak nan takai yan candrök |

lễi uran duh nan brèi nà đók tak lanik hatam ganam patih min III

🔊 Nī danap pāralå uran möda svan |

nâ ricóv vök mörai dun akók lai gan paḥ pan cap ṣarak | mö[k] djen panvöc eṣan dī braḥ thon blóḥ [i]

mö[k] djen thon çon gan panvöc eşan dī brah thon pvöc pāçucih gan bloh jap akhar nī || a ā i ī o  $\bar{o}$  rö rö ļö ļ $\bar{b}$  e ai å am ah |

kha ka gha ga 'nö ca cha ja iha ñö da dha ta tha nö bha pa pha ba mö la ya ra va şa ça

blóh cih han pagā yuh pāradam çurak akhar dva ḍan yuh pāradam |

ciḥ oṃkar lvai bī çjaṃ |

paik hajā haṅ caik halā haṅ dī ṅók oṃkar limö bik | mö[k] padai daā katöc parai hatöp ṅan tapĕi hadĕi ṅan dalaḥ caik dī halā limö urak |

mö[k] gan luk dī tanin paḥ pan cap panvöc eṣan dī braḥ hataṃ mö[k] djen dhón cón gan panvöc eṣan dī braḥ hataṃ—

blóh jap akhar dom dihláu galac |

blóḥ mö[k] thón jhón braḥ batagok caik dī palak tanin mö[k] karaḥ grvak nók braḥ tuḥ mö[k] karaḥ grvak nók mök thón çón gan crón nók abha dī apvěi anvök klắu ban ||.

blóḥ daā braḥ trun caik dī halā hataṃ |

TEXTES 163

nan mö[k] djen pātinóh nók nók brah nan |

töl tamö nå paralå mö[k] gai jrin amo[n] kah gap padan pakröh akók |

blóḥ mö[k] gan luk dī tinin paḥ pan cap ṣarak mö[k] djen hataṃ parai çraḥ gan papvöl trvic apuĕi bā nan brĕi kā uraṅ apan |

mo[k] gan luk dī tanin paḥ pan cap ṣarak panvöc eṣan dī bók pitör pvöc pāçuciḥ gan |

blóh mö[k] djen thón parai çrah gan papvöl trvic apuĕi halău abha dī a[bha] halău klău ban |

blóh tanin iv apan thón cón bata ija tanin hanvuk pāavak bata ija ta hanvuk nam ban iv klau ban blóh curak omkar bitöl bata jah jalan klau ban [1]

blóh löh buk blóh mö[k] thón çón brah tuh harak dī jjön omkar blóh pāavak hanvuk nam ban iv klau [ban] blóh laik dī pabah klau ban mö[k] brah töh nan pagam dī buk kröh akók |

mö[k] gan luk dī tanin paḥ pan cap ṣarak mö[k] braḥ hataṃ parai çraḥ gan papvöl mö[k] thón çón braḥ ñruk dī ija caik dī thĕi |

jhón ñruk dī ija laik dī bara iv jhón ñruk laik dī bara hanvuk jhón ñruk caik dī baçak |

blóh laik ija dī tanöh riyā klau ban laik dī akan klau ban laik dī halau ça ban |

laik dī pabaḥ klan ban

laik d[ī] möta iv möta hanvuk |

laik dī iduń iv iduń hanvuk laik dī tańī iv tańī hanvuk laik dī bara iv bara hanvuk laik dī taçāu iv taçāv hanvuk [

laik dī baçak |

löh thón ulā jhón ija dī palak tanin gurak omkar blóh laik yak baçrók dī pabah ça ban trah jhón laik yak bapaçuh möta pitör |

mö[k] tiňrak parai crah gan papvöl gam bók [

blóḥ harvai djen paghöḥ dī pabaḥ ñut dī halău | blóḥ mö[k] braḥ kamaṅ tabjak nå paralå patör jö || blóh nå talöḥ khan pvaḥ pak canaḥ jalan jö |

töl kin nå pahvök laik īa blóḥ mö[k] braḥ d[ī] kaduk dien thón nan crók padöp ulā convar möḥ III

Nī çī möthău lĕi kā ācar krön kā braḥ ça urak mön paralå nan hajön pagam dī kröḥ akók nan kayvā mön kal kin laik kumar nan cacah īa çaun mörai dihlău |

hajön mön töl vök nå gan tvěi brah ça urak nan jjön padók yvā yau nan pārabhā brah nan utom mörat ja |

lĕi ya pak urar braḥ trā ṅan di kal mörai çóṅ thók dva īa çrai klău daraḥ nöpan nan rĕi |

nan anör çaşuk dhik pajön galac vök mörai lei brah ça urak dilam bóh pānön nan kumar jo /

halā möḥ laóv patĕi nan ralóv [

baruḥ pahjek kaṅ laṅu nan höp III

Nī mö panu ça coḥ kukuḥ yan | kukuḥ yan po ku şībö dī halāu pör möşibö dī takai utom möşibö didak şanök möhö şibö di uttarak ci başibö di töh III

nī hvak laçĕi ulā uraṅ |

imlo banam nat takum svā takum taba riyā rājā duh bih nönön saunóp tathan i i i sibomō tupida sibahya nömöh çvāhā III



Alphabet mystique du Rituel funéraire de Phan-Rang.

165

#### Rituel funéraire de Phan-Rang

voici le rituel des cérémonies funèbres pour un homme riche :

Fortune! Succès à l'œuvre¹!

```
ha
     kha
                 gha
            ga
                        'nö
     cha
            ja
                 jha
ca
                       ñö
     tha
            da
                 dha
ta
                       nö
Ita
     tha
            da
                dha
                       nöl
                bha
pa
     pha
            ba
                       mö
     la
                va
ya
           ra
şa
ha
ha
ça
     şa
     la
va
         ra...
etc. (V. p. 59.)
```

## Hommage à Çiva!

a, ā; i, ī; u, ū; rö, rö; lö, lö, e, ai, o, å, am, aḥ. kakha, kakra, kakla, kakva, kaku, kakö, kaka, kata, kanö, kapa, kamö, kaya, kara, kala, kava, kaṣa, kaça, kaha, kaḥ².

1. Çvattik çithik çīkārīyā, en sanscrit : svasti siddhi kārya (= kāryasiddhi), formule introductive de presque tous les manuscrits chams kaphirs, et quelquefois banis.

2. Suivant les Hindous les cinquante lettres de l'alphabet représentent les diverses divinités qui habitent l'intérieur du corps humain. Celui-ci est partagé en huit sphères ou régions où les lettres, suivant leurs relations locales et leur fonction, sont

réparties dans chaque sphère en groupes consacrés à une divinité. Cf.  $Durg\bar{a}$ - $p\bar{u}j\bar{a}$ , p. xxiv, n. 20. D'après le Pô Adhja (grand prêtre) de Phan-Rang et contrairement à ce que M. Aymonier rap-

D Voici les influences néfastes 1.

Quand un membre de la famille paternelle meurt le 1er ou le 2° jour du mois, un parent né dans l'année cyclique du Rat<sup>2</sup> ayant des taches blanches sur la peau<sup>3</sup> et une cicatrice sur le dos, est sous une mauvaise influence.

Quand un membre de la famille meurtle 3° ou le 4° jour du mois, un parent ayant la peau blanche, né dans l'année cyclique du Buffle, est sous une mauvaise influence.

Quand un membre de la famille paternelle meurt le 5° ou le 6° jour du mois, un parent ayant les cheveux fins, né dans l'année cyclique du Lièvre, est sous une mauvaise influence.

Quand un membre de la famille paternelle meurt le 7° ou le 8º jour du mois, un parent ayant une cicatrice à la tête ou

porte (Gram. chame, p. 9 et Les Tchames et leurs religions, p. 43), les Chams apprendraient à lire cet alphabet avant de passer à la lecture des noms d'animaux du cycle duodénaire et des divers écrits. — Les éclaircissements entre crochets, ici et dans tous les textes traduits, m'ont été suggérés par le Pô Adhja et d'autres prêtres. — Remarquer que les consonnes ajoutées (p. 72, n. 1) manquent à cet alphabet.

1. Phat ( $\equiv skt$ . patita,  $\sqrt{pat}$  « tomber, déchoir »), « deuil, exclusion des rites, qui exclut des rites, qui rend impur ». Phat signifie encore « influence néfaste qui rend impropre à prendre part à la vie religieuse ». L'amulette (tamrak), qui seule peut conjurer l'influence néfaste, est une feuille de plomb sur laquelle un prêtre a tracé des signes mystiques; roulée en cylindre, elle est portée au cou comme un collier. Il convient d'offrir ensuite au prêtre du riz, des feuilles de bétel, des noix d'arec, de la chaux, de l'alcool ou un vêtement. Le tamrak est comparable aux yantras et kavacas, tablettes de métal, de pierre ou de papier auxquelles les Hindous attribuent une vertu occulte et aux katha-akom et camnāń-kār des Khmers, diagrammes magiques tracés au stylet sur une feuille de palmier roulée ensuite en boule qu'on suspend au cou par un fil de coton.

2. Sur le Cycle, v. p. 93, n. 1.
3. L'albinisme partiel est très fréquent chez les Chams et les autres Indo-Chinois. L'absence de tout pigment cutané se rencontre parfois, ainsi que j'ai pu l'observer sur deux enfants Khmers atteints d'albinisme total.

TEXTES 167

au siège, né dans l'année cyclique du Tigre, est sous une mauvaise influence.

Quand un membre de la famille paternelle meurt le 9° ou le 10° jour du mois, un parent né dans l'année cyclique de la Chèvre, est sous une mauvaise influence.

Quand un membre de la famille paternelle meurt le 11°, 12°, 13°, 14° ou 15° jour du mois, un parent ayant des cicatrices aux genoux, habitant loin du village [du mort] et né dans l'année cyclique du Dragon, est sous une mauvaise influence.

Quand un membre de la famille paternelle, ayant atteint l'âge de trente ans, meurt le 1°r, le 2° ou le 3° jour du mois, un parent habitant loin du village [du mort] et né dans l'année cyclique du Petit Serpent, est sous une mauvaise influence.

Quand un membre de la famille paternelle meurt le 4°, le 5° ou le 6° jour du mois, un parent habitant à une portée d'écho de la maison du défunt et né dans l'année cyclique du Cheval, est sous une mauvaise influence.

Quand un membre de la famille meurt le 7°, le 8°, le 9° ou le 10° jour du mois, un parent ayant les cheveux fins, né dans l'année cyclique du Cochon est sous une mauvaise influence.

Quand un membre de la famille meurt le 11°, le 12°, le 13° ou le 14° jour du mois, un parent né dans l'année cyclique de la Poule est sous une mauvaise influence.

Quand un membre de la famille paternelle meurt le 15° jour du mois, un parent né dans l'année cyclique du Chien, est sous une mauvaise influence.

Quand un membre de la famille meurt le 10° jour du mois, un parent homme ou femme, né dans l'année cyclique du Singe est sous une mauvaise influence.

no Ce livre enseigne au prêtre à célébrer la cérémonie du riz grillé. Pour qu'elle soit efficace, que le prêtre prononce ces paroles : « Om! In! Seigneur, écoute un ignorant qui balbutie, permets à l'âme du défunt de prendre la bonne route, celle qui mène au séjour des esprits solaires, celle qui conduit à celui des esprits lunaires! »

Grâce à cette cérémonie l'homme riche en austérités rejoindra seul les esprits solaires; la femme vertueuse prendra place au milieu des esprits lunaires. Les hommes qui ont mené une vie irréprochable habiteront les planètes: les hommes peu vertueux, excepté les menteurs, se tiendront aux pieds des esprits solaires et lunaires?. Les menteurs iront demeurer pour toujours dans les nuages gris-blancs.

1. « Les rayons de celui qui brille là-haut (le soleil), ce sont les hommes pieux... Les hommes pieux qui vont au ciel, les luminaires sont leur clarté. S. Levi, La Doct. du Sacr. dans les Bråhmanas, p. 98.

2. Sur le sens de « pieds », v. la n. 1, p. 157.

3. Image de la fausseté. — Les idées des Chams sur la destinée de l'âme, et l'âme elle-même, sont très confuses. En dehors du séjour des esprits solaires, lunaires et des nuages gris-blancs, les prêtres m'ont parlé de l'ālā tanöh riyā, vagues enfers indéterminés. Un texte compare l'ālā tanöh riyā, à une divinité pourvue de sept töl (régions), savoir : le ventre, les seins, le nombril, les cuisses, les mollets, les yeux et les pieds. (Cf. les sept régions du pātāla ou enfers hindous.) Le ciel où se meuvent les astres a, d'après le même texte, une bouche, des oreilles, des mains, des yeux, un nez, un front et un crâne.

L'ālā tanöh riyā (litt. inferiores partes terrae) serait la patrie définitive des ames qui ne passeraient dans le soleil, la lune et les nuages gris-blancs que le temps nécessaire à les juger. Elles vivraient dans ce lieu comme sur la terre; les bons y seraient riches et heureux, les méchants malheureux et esclaves des bons.

Le soleil I<sub>l</sub>a Harči, Pô Adit<sub>J</sub>ak (āditya) est une divinité redoutable qu'on n'ose regarder en face, c'est pourquoi (disent les Chams) on se tourne, par respect, du côté du nord-est dans toutes les cérémonies rituelles. — Cf. les expressions chames Ija Harĕi, « astre, soleil liquide » et lja Bulan, « lune liquide » avec le nom Jalāngeça, « Seigneur de (l'astre) au corps liquide », c'est-à-dire, de la lune, donné à Civa (Inscrip. sansc. de Campå et du Cambodge, fasc. I, inscr. XV B, 5, pp. 106 et 112.)

La lune, Ijā bulan, Pô Candrök (skt.: candra) est habitée par

la Paja Yan. Elle donne aux âmes qui viennent la saluer après

169

Voici le rite [à observer] pour envoyer l'âme d'un homme [dans le corps mystique?]:

Le prêtre doit se baigner, s'envelopper la tête avec un turban', mouiller un bouquet [dans l'eau pour les aspersions]2, frapper dans ses mains, ressaisir le bouquet, faire claquer ses doigts, dessiner [un diagramme magique avec du riz]. Un cierge à la main il dispose un plateau de riz dans la direction du nord-est.

Un cierge, un glaive et un bouquet sont, comme le plateau de riz, tournés vers le nord-est; le bouquet est purifié au moyen d'un mantra 3.

Tracer, ensuite, ces caractères avec du riz:

a ā i ī o ō rö rö ļö ļö e ai å am ah

| ka            | kha            | ga | gha | ňö |
|---------------|----------------|----|-----|----|
| $\mathbf{ca}$ | $\mathbf{cha}$ | ja | jha | ñö |
| ta            | tha            | da | dha | nö |
| pa            | $\mathbf{pha}$ | ba | bha | mö |
| ya            | la             | ra | va  |    |
| șa            | ça             |    |     |    |
| ha.           |                |    |     |    |

la mort, une plante fleurie, nommée jrū dók dī ija bulan (remède lunaire), qui leur permet d'effectuer sans fatigue le voyage de l'ālā tanöḥ riyā. — Les Purāṇas nous apprennent que la lune est le séjour des Pitris. Sous le nom d'Oṣadhipati ou Oṣadhiça, « maître des herbes », elle fait naître les plantes qu'elle nourrit ensuite de sa lumière. La lune renferme aussi l'amrta (= ἀμβροσία), nectar des dieux.

1. Il s'agit de former un corps nouveau au mort et l'on se couvre la tête pour rappeler que l'embryon est enveloppé dans les deux membranes de l'amnion et du chorion.

2. La fleur d'une Composée, très commune en Annam, la Conyza indica, Br. (Cham banū dadjak, ann. bong luc, jav. buntas) sert habituellement à faire le bouquet d'aspersion. mais en cas de nécessité on peut utiliser toute autre fleur. Une autre Conyze, la Conyza lacera Burm. (skt. kukuradru, beng. kukursungā hindūst. kukkurbandā), est employée dans la médecine indienne.

3. Voici la formule de purification généralement usitée :

Décrire, dans la maison un cercle [autour du cadavre]<sup>1</sup>, retenir sa respiration, effacer le cercle; tracer deux caractères [avec du riz], retenir sa respiration, les effacer; écrire un oṃkāra<sup>2</sup>. Que tout soit fait dans l'ordre prescrit<sup>3</sup>!

Cueillir du bétel sauvage<sup>4</sup>, en mettre une feuille à cinq endroits de l'omkāra. Prendre du riz non décortiqué (paddy), s'incliner, enlever la bale [avec les doigts], piler ce riz et le tamiser; placer la farine obtenue à la pointe des cinq feuilles de bétel.

Prendre le bouquet, se le passer sur les mains, frapper dans ses mains, ressaisir le bouquet, faire claquer ses doigts, asperger au nord-est [avec le bouquet trempé d'eau] le riz, les quatre piquets porte-cierges et le glaive; jeter, au nord-est, du riz sur les piquets.

Après avoir, comme précédemment, tracé plusieurs carac-

« Om eşan gan nöçar bi bajjő nöm mök eşarah » = « Om. Que ce bouquet humecté au nord-est réunisse toutes les divinités bienfaisantes par la vertu de son contact! »

1. On trace un cercle autour du mort pour empêcher l'âme de

s'échapper et d'aller tourmenter les assistants.

2. Proprement la syllabe sacrée om. Chez les Chams toute espèce de figure magique.

3. La moindre faute rituelle fait perdre à la cérémonie son ef-

ficacité.

4. Piper betle ou betel, Linn. (malayālam veṭṭila, cham halā, khmer melu, laotien ph'u, annamite trâu). La feuille de cette plante fait toujours partie des oblations offertes aux divinités soit entière, soit divisée ou roulée en chique. La chique de bétel, connue dans l'Inde sous le nom de pawn-sooparie, orthographe anglaise de l'hindūstani pān supārī, « bétel et arec », est le masticatoire habituel des Indo-Chinois, des Malais, des Javanais et des Japonais. Les Chinois n'en font guère usage. Elle se compose d'une feuille de bétel, sur laquelle on a étendu un peu de chaux de coquillages, et d'un quartier de noix d'arec, Areca catechu, Linn. (malayāl. aḍakka, cham panön. [Cf. mal. pinan], khmer sla, laot. mak, ann. cau). On y mêle parfois un peu de tabac ou de gambir ou gambier, extrait malais de feuilles de Nauclea Gambier, Hunter et d'Uncaria Gambier. Roxb. (Rubiacées).

TEXTES 171

tères, reprendre sa place. Puis remuer le riz avec le glaive, élever [à la hauteur du front le plateau de riz], prendre du riz dans sa main.

Avoir un anneau [d'or]<sup>1</sup>; mettre du riz sur un plateau, y déposer l'anneau, s'emparer du glaive et du bouquet; disposer des charbons ardents en avant sur la cendre placée dans un petit brasier<sup>2</sup> [présenter au feu le bouquet], trois fois.

Ensuite offrir du riz [en l'élevant à la hauteur du front], l'abaisser, en mettre [quelques grains] sous les piquets portecierges après avoir fait dégoutter de la cire sur ce riz.

Se munir d'un bâton<sup>3</sup> pour aller célébrer le rite, écarter [avec lui les linges qui couvrent la face du mort et le placer] au milieu de la tête du défunt.

Prendre le bouquet, se le passer sur les mains, frapper dans ses mains, ressaisir le bouquet, faire claquer ses doigts, dessiner un diagramme magique, réunir les piquets portecierges, les séparer, faire des aspersions avec le bouquet, le replacer [dans le vase d'eau], rallumer les cierges, passer le bouquet à un assistant.

Reprendre le bouquet, se le passer sur les mains, frapper dans ses mains, ressaisir le bouquet, faire claquer ses doigts, dessiner un diagramme magique, asperger en se tournant vers le nord-est la face du défunt, réciter un mantra pour purifier le bouquet.

Tenir ensemble les cierges et le glaive, les séparer, les

1. Symbole du bonheur et de l'immortalité.

2. Le brasier dont il est question ici n'est souvent qu'une simple boîte rectangulaire en feuille de bananier dont le fond,

recouvert de cendres, porte quelques charbons allumés.

3. Le bâton (gai) des prêtres chames (= le daṇḍa des Brâhmanes) est long d'un peu plus de deux mètres, c'est la tige d'un rotin qui porte en cham le nom de gai jrön amon (ann. cây suy). L'extrémité du bâton doit être garnie de racines qui sont tressées ensuite de manière à former une sorte de coupe. (V. p. 61.)

4. V. p. 169, n. 3.

asperger avec le bouquet, les réunir. Allumer les cierges devant la tête du mort et les éteindre, trois fois de suite.

On tient après dans la main gauche un glaive et un vase d'eau et de la main droite on tourne les doigts réunis en pointe, dans l'eau, six fois à droite et trois fois à gauche; tracer, trois fois, un omkāra au fond du vase pour préparer la route au mort<sup>1</sup>.

Défaire alors les cheveux [du défunt], prendre du riz sur la pointe du glaive et en former un omkāra; tracer [en l'air] avec les doigts réunis en pointe, trois tours à droite et trois tours à gauche, mettre à trois reprises des grains de riz dans la bouche du mort; rattacher fortement les cheveux au sommet de la tête après y avoir placé un peu de riz<sup>2</sup>.

Prendre le bouquet, se le passer sur les mains, frapper dans ses mains, ressaisir le bouquet, faire claquer ses doigts, asperger avec le bouquet l'omkāra de riz et les piquets portecierge, les présenter au feu; prendre du riz avec le glaive, le tremper dans l'eau et le placer sur le front du mort.

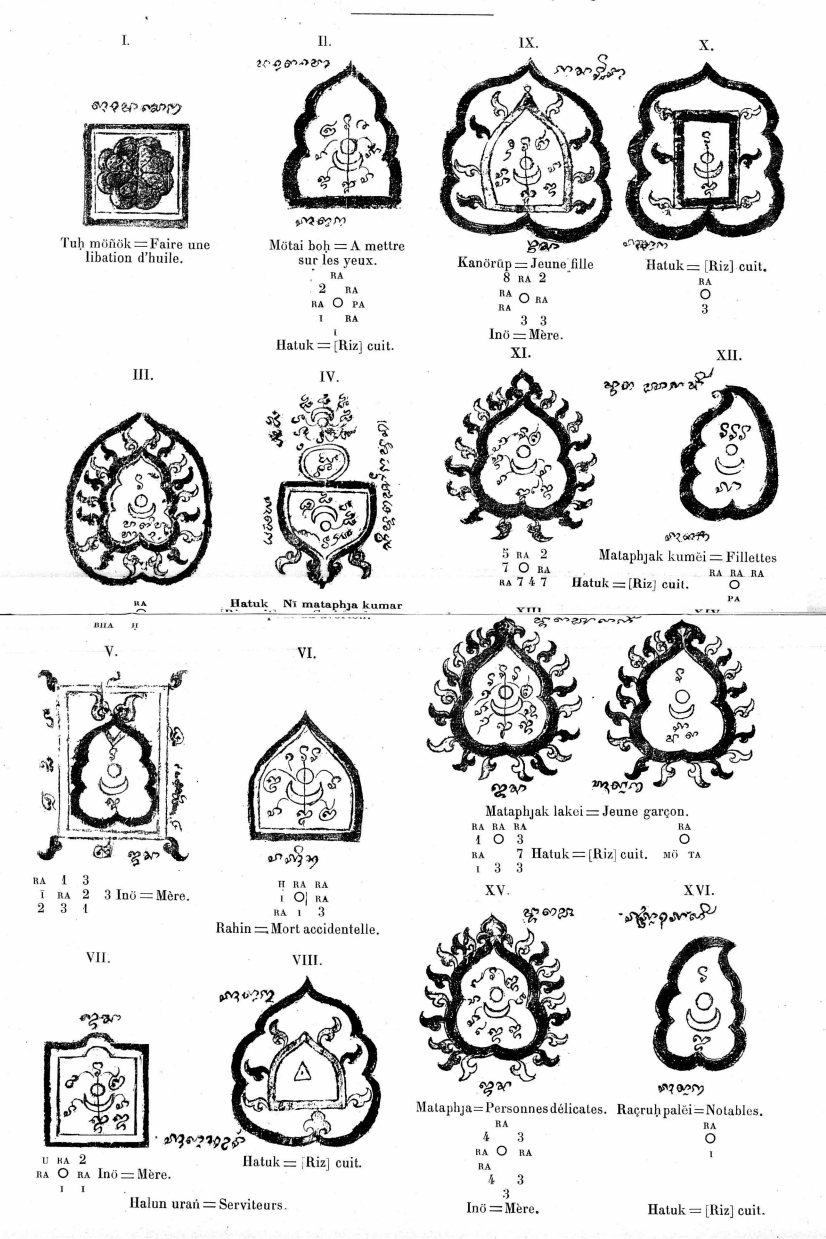
A l'aide du bouquet, trempé d'eau, faire une aspersion sur l'épaule gauche du défunt, une aspersion sur son épaule droite, une aspersion sur son nombril, une aspersion sur le sol; recommencer trois fois.

Asperger le ciel, trois fois; asperger la tête [du défunt], une fois; asperger sa bouche, trois fois; asperger l'œil gauche, une fois; asperger l'œil droit une fois; asperger la narine droite, une fois.

Une aspersion dans l'oreille gauche; une aspersion dans l'oreille droite; une aspersion sur l'épaule gauche; une aspersion sur l'épaule droite; une aspersion sur le sein gauche;

2. « Les cheveux, disent les Chams, sont l'image de la terre fertile où le riz fructifie. »

<sup>1.</sup> Le geste de tourner les doigts dans l'eau la rend propre à purifier le corps du mort. V. p. 150, n. 2.



173 TEXTES

une aspersion sur le sein droit; une aspersion sur le nombril.

Poser le glaive à terre, verser un peu d'eau dans la paume des mains, tracer un omkāra, faire une aspersion dans la bouche; mouiller d'eau les yeux du défunt.

Préparer une pièce de coton carrée, la purifier en y passant le bouquet, la parfumer et couvrir la face du mort, approcher un cierge de sa bouche et le ficher sur son front; mettre à part du riz grillé.

Le rite funéraire est accompli.

Enfin le prêtre change de tunique, de robe et de turban; il marche jusqu'à un carrefour; [revenu] il offre le repas funèbre. Pour cela, ayant fait une libation d'eau, il prend du riz grillé sur lequel il fait couler la cire d'un cierge et l'introduit, au moyen du glaive, sous la langue du défunt 2.

Ce livre enseigne clairement au prêtre le sens du rite du grain de riz dans les cérémonies funèbres; il importe de s'en pénétrer l'intelligence.

Au moment de la naissance, les eaux s'écoulent d'abord et le nouveau-né vient après; c'est pourquoi le riz est aspergé d'eau avec le bouquet.

La division du riz est aussi un symbole, car les quatre grains de riz et plus représentent respectivement le placenta, les deux eaux et le sang, placés dans le sein obscur [de la mère] comme la semence d'arec dans son enveloppe.

La feuille d'or è et la cime de bananier représentent la chair.

1. Pour dépister l'âme du mort. Le dieu Rudra se tient dans les carrefours.

2. Afin de nourrir l'âme du défunt et lui former un corps ca-

pable de la recevoir, d'après le grand-prêtre de Phan-Rang.
3. Pour couvrir la bouche, le nez et les yeux du mort. Les Chams se servent habituellement d'une feuille de papier doré de provenance chinoise. L'usage de mettre un morceau d'or sur les Le sésame : symbolise le sperme [et tous les fluides du corps humain].

[Au moment de cueillir les fleurs qui composent le bouquet d'aspersion].

Cueillir une fleur de banū dadjak et se prosterner devant les divinités. S'incliner devant les divinités et devant Çiva, lever les mains jointes au front et les abaisser jusqu'aux pieds. Porter les mains jointes à sa droite en invoquant le majestueux Çiva, et se tournant vers le nord. Prononcer distinctement les paroles rituelles.

[La cérémonie exige le concours de quatre prêtres ; si l'un d'eux était obligé de s'absenter au moment du repas funèbre celui qui prendrait sa place dirait :]

Ceci [est dit] par le prêtre qui en remplace un autre au repas du riz :

Om!... Hommage toujours à Civa! Gloire!

[Suivent les lettres de l'alphabet cham (voir ci-dessus, p. 164), tracées en caractères qui procèdent de l'akhar rik (p. 91 sqq.), et dont le sens échappe aux prêtres. Les officiants doivent les écrire sur du papier jaune et les placer sur le mort et dans leur ceinture.

Les amulettes funéraires ci-contre terminent le manuscrit.]

1. Le sésame (skt. tila) purifie et réjouit les trépassés; créé par Yama, il est le symbole de l'immortalité (V. Açalāyana-Grhya-Sūtra, kaṇḍika, 7, v. 11; p. 353 de l'éd. des Sacred Books.)

sept ouvertures de la tête (sapta prāṇāyatanāni) est constant dans toutes les écoles védiques. Cela a lieu aussi à la naissance et lors de l'agnyādheya « rite de la position des feux sacrificiels ». (Voy. W. Caland, Die altindischen Todten-und Bestattungsgebräuche, § 26, p. 47.) — Grabowsky (Internationales Archiv für Ethnographie, t. II, p. 479), rapporte que les Dayaks du sudouest de Bornéo posent une lamelle d'or sur les yeux d'un mort afin que son âme, ayant les yeux cachés, ne puisse apercevoir ses proches et soit ainsi mise hors d'état de leur nuire. Les Chams croient simplement que l'or rend immortel.

Chant pour le Transfert des Os dans la Sépulture de Famille.

|| Adóḥ bā talan tamö kut ||

ni lei linnan' panan çu bhak thau pakal halei danók | ke akya klau bóutrā' mön nå pō jā linnan panan | ke lei ya jjön adei alvic keleiṣa' ē tahā ||

Kelĕi rālac in taḥ payet çā gaḥ möar dī can ||
Kelĕi rālac çā bóṅ panan unī ṅan lan pīdhī halĕi ||
Nī lĕi rālac kai pól möṅ nå truḥ nan bóḥ grā patiḥ ||
Nå töl tatvā höp jev taṅī halĕi nādhī tabjak paḍaṅ |||

### PRIÈRES DU MÖDVÖN

Texte

🔊 Nī panvöc alan kar labĕi nī |

Ganań bań ṣaranai ganöń yaṅ imön | jör pvön tā riṣā baṅva bar monvör | pvön tā riṣā baṅva bar raṃpöṣ | pvön ta riṣā baṅva bar mörjaḥ | tā taḥ bar röṅā caḥ yā bar hanai | ganaṅ baṅ ṣaranai ganaṅ yaṅ imön | jañaṅ bar jabat anak mārika jañaṅ bar tijuḥ | ṣapluḥ pājarĕi lipöṣ līyaṅ bar aṅin liyaṅ bar mörai | ganaṅ baṅ ṣaranai ganaṅ yaṅ imön kaphöt bar patiḥ dī kal taṃ kal muv lā möjā dulō | jañaṅ tvan pātarot möṅ dī kal ṣakjet lataiḥ lajet adap | dī cjev taṅaḥ tiduk dī dunyā ṅī nī | jör tjādak ṣadör mönaṃ ganaṃ tjadak mokön |

Cjeuv tjādak tiduk tīdur jalan tjadak ṣaman ṣadah jañan tvan pamölon pālon pāçuyör kabot çalam | kak nā daik nā anök ticō jañan tvan mintak dī tvan | tohan ṣanjör nak bāyök tohan bākak ṣadah jañan tvan pā hakak dun yā hakak měi | bot bāyör njet bā kavöl | ayō muk brī ka jañan tvan | ṣadör mīnum kör jör | ṣadör page jalan kĕirĕi kak nan | ṣadah jañan tvan tīduk dī kuphöt tīduk dī sarun jañan tvan būvak hakak

1. Corr. linga? - 2. pautra? - 3. kalaça? - 4. nandi?

dur yā hakak riměi | bot kayar njet biyör kavöl | jaňaň tvan halar tīduk dī dur yā nini tvan |

Halar çabóḥ rataṅ gā çagilā alaṃ dī dalaṃ ramāḥ dī dunyā lapöṣ dī lāmóv gītā | çagilā alaṃ dalaṃ kumin hataṃ ayaṃ bar biraik taṅgā çagilā alaṃ jaňaṅ tvan | kĕirĕi brī talaḥ kĕirĕi | jaňaṅ tvan kak nan brī tālaḥ kak nan | sakjet ṣabāňa kiet inī bukan ňā uraṅ yaṅ lain | anak cō cō gitā jūlak | min tak tō lóṅ inī daṅan ṣabunar ñā | daṅan tvan tōhan bilā | jaňaṅ tvan miḥ ṣākan bukan | la ṣiksā jaňaṅ tvan | pĕibhāto pĕi bhā tjeṃ | pĕi bhā adaik | dan kā kak brī kābunā | bāvak jaňaṅ tvan bayör ataṅ | njet kaṣin kaṣeḥ maliṅ taṅ tīpak tīṅat tī rimā aṃ baik pālā | pātviṣ ka mödjen | mintak pā amur kan pan jaṅ | lapöṣ rābū taḥut lapöṣ rābū bulan | kantovan pataik kā diňaṅ tvan | ayokan jaňaṅ hón kan tovan | ayō kabunā chaiyāla tvan ko III

### Prières du Mödvön

#### Traduction

[Objets nécessaires à la cérémonie :]

Un tambourin (ganan), une flûte à sept trous (șaranai), un tambour plat à une face (baranön);

De l'eau, du bétel, un vase où est piquée une fleur rouge; Du bétel, un vase où est piquée une fleur rose;

Du bétel, un vase où est piquée une fleur rouge sombre; Un vase [où est piquée une fleur] de couleur verte.

(Le tambourin, la clarinette, le tambour plat [se font entendre]). Une femme [avec une écharpe] de couleur rouge, à genoux, elle a [une jupe] de couleur noire, elle se tourne du côté [du mödvön]. C'est la prêtresse, elle salue, joint les mains, prend un éventail blanc, s'évente plusieurs fois de suite. (Sons de tambourin, de clarinette et de tambour plat.) La prêtresse dont la tunique est blanche [et la jupe noire] prie avec ferveur, elle implore les mauvais génies. Elle s'accroupit, elle

EXTES 177

a l'aspect d'une personne depuis longtemps malade, excessivement maigre. [Elle se couche] sur une natte, s'évanouit et ne reconnaît ni l'eau, ni le riz, ni les gens. Inconsciente, elle est insensible à la chaleur et au froid.

[Le Mödvön chante alors:]

« Moi, prêtresse, je prierai, j'invoquerai [les génies malfaisants] pendant toute la nuit. Pour moi ce malade est comme ma sœur, ma sœur cadette, ma petite-fille. Épargnez-le, [ô génies], cherchez d'autres victimes dans le monde! Il paiera sa dette entièrement! Demandez-m'en compte à moi prêtresse! Je sais verser les libations d'eau, je connais ma route', ici ou là, à droite ou à gauche. Si vous ne m'écoutez point, je m'étendrai sur une natte ou sur un vêtement, je vous envelopperai dans les plis de ma robe... Je travaillerai à vous payer entièrement la dette [du malade]. Si vous me donnez satisfaction, je resterai assise ou debout au milieu des assistants, des maîtres de maison, des parents, des frères. Ils vous offriront des bœufs, des buffles, des chevreaux noirs, des poules. Moi, prêtresse, je les demanderai pour vous, sô génies!] On les amènera d'ici et de là. Moi, prêtresse, je donnerai la permission de vous les offrir, si le malade devient bien portant, s'il peut rentrer dans sa famille! Les fils, les petitsfils, les membres de la famille m'implorent, je suis bienfaisante, je veux leur être agréable. »

[Le Mödvön dit pour les Génies :]

Nous ne l'ignorons pas!

« Je ne suis qu'une humble prêtresse, ne me faites pas souffrir. Si ce malade venait à mourir, les membres de sa famille paternelle et maternelle seraient obligés de pourvoir aux besoins [des orphelins]... »

Le Mödvön frappe sur son tambour plat [et continue :]

1. Les rites.

« Moi-même, je leur ferais l'aumône, j'irais moi-même mendier de maison en maison. Accordez ma demande, je vous supplie [de rendre] la santé [à ce malade]. Que je n'aie pas à vous importuner [pour lui] en ce mois, en cette année. »

La prêtresse se réveille; elle remercie les Génies. Le Mödvön frappe sur son tambour [et dit enfin :] « Faites que tout ceci soit accordé! »

#### Autre Prière du mödvön

Nī panvöc modvön adóḥ daā nap rijā apaḥ baramön nī bā raban ahar djöp pvöc yau nī ||

[Voici les paroles que le mödvön chante pour inviter les divinités (, pour obtenir la guérison d'un malade), faire le rijā, louer un baranön. Il les répète aussi en donnant à manger à l'assistance des gâteaux de riz glutineux :]

San tap bar tovan | ṣatap bar lā na van | ṣatap bar nī lō | tap bar ban tavan | ça riban bar anah | lina dak dē çīnī |

Lamak bar mönōmēṣ | lina dak dē çīnī | paṣan bar jalöc | lina dak dē çīnī tvan kō mörā ṣakir | taṃ baik rāmĕi ||

nī bā laçĕi pvöc |

[Quand on apporte le riz il dit :]

Satam bar tavan |

🔊 Nī panvöc bā rāban līçĕi yău nī |

[Cette formule (est dite) quand l'assistance mange le riz :]
yanam bar tam bur | mönam bar tatah | arvah tvan caik
patrī | kuran na dar ganam | ayam bar baraik | ayam bar
baraik | tah bar | ganam bar tam bur | giran na dar ganam
| mökan na dar ganam | ganam gāran garan | rāyah garan
tvan kō mörah | kir tam baik raměi |

🔊 Nī adóḥ tāmjā yău nī |

[Voici le chant de la tāmjā (danse rituelle) :]
Buyön nan dvai buyön | ṣan tak bar tō van tvan buyön |

TEXTES 179

datań bar to van tvan buyön | datań lā ñā tatań bar ńi lo tvan ńi lo çaribań bar ināḥ lina dak dē çīnī | pāṣań bar jalöṣ lina dak dē çīnī |

Tvan ko bamörā [[sakir tam bak raměi]]

Nī çī halā mōk nak lĕi kom bön çan yet tvan anak tvan caik patrā lanaik dī nók kāda pālana kuda ejak ejak kuda jaman gan dalī kuda būtut kuda havī pālók gvāṣā kuda chai yā tvan ayō kan jañan pāhón kan jañan pākón kan tō van ayō kan bunā chai yā la tvan III

[Les mödvöns ne comprennent plus la langue de ces chants traditionnels, mais ils pensent qu'ils signifient à peu près ceci :]

« Gloire à vous, Esprits, qui m'avez guéri. Daignez accepter maintenant mon offrande. Accordez désormais une vie tranquille à tous les miens, faites que nos récoltes et notre prospérité soient abondantes. »

(Pour celui qui n'a pas de parents, le mödvön ajoute :)

« Je n'ai ni père, ni mère, ni cousin, je suis seul. Seuls les esprits et les voisins peuvent venir à mon secours. Que vos Seigneuries de retour dans leur demeure ne m'abandonnent pas, qu'elles songent à revenir pour me protéger en tous lieux. O Esprits, accordez-nous l'abondance de biens et éloignez de moi les malheurs! »]

### Prières de la Récolte du Bois d'aigle

Prière du prêtre avant le départ des chercheurs de bois d'aigle :

Nī pō klón garai cón abih pō bimon kalan con po bjā binön dī po gālun cón abih kunī cón abih drei klón brei kā adĕi ṣaai klón nå nap pabaiy mönuk lacĕi ikan limöh pō brei klón nå jvak glai III

Le Pô Gahlå dit ensuite :

🗑 Brĕi jamóv hū hai põ III

Les Kuñis répondent :

🔊 Möyaḥ hū nan adĕi ṣaai III

Après une bonne récolte, les chercheurs de bois d'aigle disent :

Mörai un gröp pō III

Pour obtenir une bonne récolte on dit :

🔊 Dī gröp hālan anit nap dhar hai po III

Ou encore:

a Nå möin glai brĕi jamón lóv lap III

Les Kuñis récitent cette formule en arrivant dans la montagne :

Pō bjā banön klón nå çan yau çĕi uran bhak cök bhak riglai mök gahlau pō nu mötai anök tacóv nu III

Quant la récolte est terminée :

Sklón pik kubav mai biyar thraiy po bja binön likau nap jö ka ba ka pata III

### Traduction des Prières de la Récolte du bois d'aigle.

Prière du Prêtre avant le départ des Chercheurs de Bois d'Aigle:

Que Pô Klon Garai, tous les dieux des temples et des tours et la reine Binön, se réunissent en présence du Pô Gahlà et de tous les Kuñis!

Qu'il soit permis, au moment du départ, à leur frère cadet et à leur frère aîné, d'offrir cinq sacrifices composés de chèvres, de poules, de riz et de poissons!

Que le Seigneur Pô Klon Garai [guide] les chercheurs à travers la forêt!

Le Pô Gahlâ dit:

Puissent les Seigneurs nous favoriser!

Les chercheurs de bois d'aigle (kuñis) répondent :

Puissions-nous obtenir [le bois d'aigle], frère!

Après une bonne récolte, les chercheurs de bois d'aigle dissent :

Nous sommes pleins d'allégresse, Seigneurs!

Pour obtenir une récolte abondante ; on dit :

Puissent les divinités de tous les temples nous faire obtenir une récolte abondante.

Ou encore:

Favorisez ceux qui vont parcourir la forêt!

Les Kuñis récitent cette formule en arrivant dans la montagne :

Puissante reine Banön, ô déesse, je me confie à vous, dans votre maison. Si quelqu'un venait pour ravager la montagne, détruire la forêt, s'emparer du bois d'aigle, qu'il meure lui, ses fils et ses petits-fils!

Quand la récolte est terminée :

Seigneur! pour acquitter ma dette je vais égorger un buffle; reine Banön je puis désormais payer l'impôt au roi!

### Chant du Kadhar au Sacrifice du Buffle

🔊 Nī panvöc kadhar adóḥ pamrő kubav ||

Oni oni kău dih klam nī kău lāpĕi bóh ṣaṅ bóh cĕi tapaṅ mök cĕi tū blak []

Oni oni kằu dịh klam nĩ kău lāpěi bóh lamön kók rak bóh cĕi tu bhak mök cĕi takuh ||

Oni oni kău dih klam nī kău lapĕi bóh lamön kók bjuḥ bóh cĕi tākuḥ mök cĕi tāpaṅ ||

Ahók klău pluh tijuh kău nå mök ñuh dī canpa lå.

Ahók klau pluh dubā kău nå mök ijā dī campā lå

Hadoḥ paróv pók bhón paróv papóḥ mök lóv prön lĕi ṣā mök | ṣā mök evuĕi ṣanak ṣak kuyā lakĕi paik tā rā jjök ||

Lādu hlö kāmök jjön kā kau lanó lvak kayau klau ça balan ||

Balan evuếi ṣanak ṣak kayā lakèi daā mörai baik tārajök | mödöḥ drei mök haṣ çī lok kacā la thău yóṃ möda bhap nī kā kāu ||

### Traduction du chant du Kadhar'.

(Voici ce que dit le Kadhar au sacrifice du Buffle).

Oui! Oui! J'entre dans la nuit; je vois en rêve [la déesse] Ṣaḥ, je vois le prince Tapan, je cherche le prince Tu-Bhak.

Oui! Oui! J'entre dans la nuit; je vois en rêve l'éléphant Kók Rak (à tête de démon), je vois le prince Tu-Bhak, je cherche le prince Takuḥ (Rat).

Oui! Oui! J'entre dans la nuit; je vois en rêve l'éléphant Kók Bjuḥ (à tête de crocodile), je vois le prince Takuḥ, je cherche le prince Tapaṅ.

Sur trente-sept barques je vais chercher du bois de Campā [bois d'aigle] à planté.

Sur trente-deux barques je vais chercher l'eau ruisselante de Campā.

J'ai pris un bouquet de fleurs afin d'éloigner les Chinois qui viendraient voler [le bois d'aigle]. J'ai récité des paroles magiques et j'ai fait trouver du bois d'aigle aux chercheurs.

Mais voici, ceux qui sont près de moi se sont enfuis : de trois mois ils ne trouveront pas de bois [d'aigle].

Que l'on récite des paroles magiques, que les hommes soient invités à venir avec des jarres...

Je m'éveille, et je cherche à savoir pourquoi je suis entouré d'une grande foule...

### Texte du Chapitre des Abstinences des Prêtres

Nī don köp dī ahar ban | lan² | bikal ralóv möjā çón liçun akam ||

1. La traduction de ce texte a été faite d'après les explications d'un kadhar, mais je ne puis la donner pour certaine, surtout en ce qui concerne les cinq derniers versets.

2. lan pour bulan ou balan « mois, lune ».

```
lan 2 bikal dī tipāy cón mönuk ||
     lan 3 bikal kutrău [[
     lan 4 bikal lithun rayā ||
     lan 5 bikal dī möñök çón ralóv II
     lan 6 bikal dī ñam bakjak ||
     lan 7 bikal dī ñam katvön çón jer hanī ||
     lan 8 bikal di riyā [[
     lan 9 arion cón ñam haběi ||
     lan 10 bikal dī tabău []
     lan 11 bikal dī kurā cón dupā ||
     lan 12 bikal dī akan krvak III
     | kuyā ban dī balan nan kuran ayuh şak lo ||
  Ni çī mölĕi ahar ban plaih dī harĕi | 1 | jvai harĕi jvai ||
çón lāhā hadan thrun hadauv jvai ||
  21 jvai ban pabaiy juk balan tjan jvai 🛭
  çón mönuk ak jvai çón mönuk balok jvai [[
  3 | jvai ban ahar mörjah bar jvai ||
  4 | jvai ban ahar hatam bar jvai ||
  5 | jvai ban töpāy cón mönuk balok jvai ||
  6 | jvai ban mönuk banő çón kurā nan jer hanī jvai ||
  7 | [jvai] ban limun çón jin nan ikan bakjak ||
   | yaḥ köp dom harĕi nan çıam haröḥ |||
   mönön nī köp dī uran hakik rvak nan rĕi' III
```

### Traduction du Chapitre des Abstinences des Prêtres.

- I. S'abstenir de manger les mets suivants :
  - 1er mois. Pas de chair de loutre à l'échalotte.
  - 2º mois. Pas de lièvre et de poule.
  - 3e mois. Pas de pigeon.
  - 4º mois. Ni échalotte, ni gingembre.
  - 5° mois. Aucun mélange d'huile et de chair.
- 1. Corr. haběi.

6° mois. Pas d'herbe bakjak'.

7º mois. Pas d'herbe katvön² mêlée à du miel.

8º mois. Pas de gingembre.

9° mois. Pas de crabes aux patates.

10e mois. Pas de canne à sucre.

11° mois. Ni tortue ni hakan:

12º mois. Pas de poisson krvak\*.

Manger les aliments [défendus] pendant ces mois abrège notablement la vie.

### II

Ce chapitre énumère les mels qu'on doit éviter de manger les jours [de la semaine]:

- 1<sup>er</sup> S'abstenir de ragoût et de hachis de poisson cru aux crevettes.
- 2° S'abstenir de chèvre noire au ventre tacheté, de poule noir-corbeau et de poule cendrée.
  - 3° S'abstenir de mets de couleur rouge.
  - 4° S'abstenir de mets de couleur sombre.
  - 5° S'abstenir de lièvre et de poule cendrée.
- 6° S'abstenir de poule tachetée, de viande de tortue et de miel.
  - 7° S'abstenir d'anguille, de lamproie et de poisson bakjak 5.
- Il faut strictement s'abstenir des mets [ci-dessus] aux jours dits. Mais les uns et les autres devront être évités en tout temps par ceux qui souffrent de douleurs aiguës.
  - 1. Phyllanthus species (Euphorbiacées).

2. Arum esculentum (Aroïdées-Aracées).

3. Silure clarias (Malacoptérygiens abdominaux). Poisson d'eau douce à peau nue, comestible.

4. Annabas sennal (Acanthoptérigiens). Poisson d'eau douce comestible.

5. Poisson du genre Orphie que l'on ne trouve qu'après les inondations, au dire des indigènes.

## BIBLIOGRAPHIE

Actes du XI<sup>o</sup> Congrès international des Orientalistes. — *Paris*, 1897. 2<sup>o</sup> section: Langues et archéologie de l'Extrême-Orient. — *Paris*, *Imp. nationale*, 1898, in-8.

Annales annamites.

Annales cambodgiennes.

Annales chinoises

- Aymonier (Étienne). Les Chams. (Revue d'Ethnographie, t. IV; p. 158-160.)
- Dictionnaire français-cambodgien, précédé d'une Notice sur le Cambodge... — Saïgon, Imp. nationale, 1874, in-4.
- Grammaire de la langue chame... Saïgon, Imp. coloniale, 1889, in-8.
- History (The) of Tchampa... (Publications of the ninth International Congress of Orientalists. London, 1891; Londres, 1893, in-8).
- Inscription (Une) tchame... (Excursions et Reconnaissances, no X.)
- Légendes historiques des Chames. (Excursions et Reconnaissances, XIV.)
- Lettre de M. Aymonier sur son voyage au Binh Thuân... Saïgon,
   Imp. coloniale, 1885, in-8.
- -- Notes sur l'Annam : I. Le Bình Thuận. II. Le Kành Hòa. (Excursions et Reconnaissances, n°s 24 et 26.)
- Première étude sur les inscriptions tchames. (Journal Asiatique, janv.-fév. 1891.)
- Recherches et mélanges sur les Chams et les Khmers... Saïgon,
   Imp. du gouvernement, 1881, in-8, et Excursions et Reconnaissances no 8.
- Les Tchames et leurs religions. Paris, Leroux, 1891, in-8,
- Azémar (H.). Dictionnaire stieng... fait à Brolom en 1865. Saïgon, Imp. coloniale, 1887, in-8.
- Barbosa (Duarte). A description of the coasts of East Africa and Malabar in the beginning of the sixteenth century... Translated from an early Spanish manuscript... with notes and a preface, by the

- hon. Henry E. J. Stanley. London, the Hakluyt Society, 1866, in-8, xi-233 p. et fac-similés.
- Bastian (Dr Adolf). Die Geschichte der Indochinesen... Leipzig, O. Wigand, 1866, in-8. [Forme le tome Ier de: Die Völker des Oestlichen Asien...]
- Remarks on the Indo-Chinese alphabets... (Journal of the Royal Asiatic Society, 1868, new series, t. III, p. 65.)
- Bergaigne (Abel). Indications générales sur le contenu des inscriptions de Campâ... (Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions, 1885, p. 356-357; 1887, p. 305.)
- Inscriptions sanscrites de Campa et du Cambodge. Tiré des Notices et Extraits des Mss. de la Bibliothèque nationale... t. XXVII, 1<sup>re</sup> partie, 2<sup>e</sup> fasc. Paris, Imp. nationale, 1894, in-4 et 1 atlas in-fol.
- L'ancien Royaume de Campâ dans l'Indo-Chine, d'après les inscriptions... Extrait du « Journal Asiatique ». Paris, Imp. nationale, 1888, in-8.
- Les Inscriptions sanscrites de Cambodge... (Journal Asiatique, août-sept. 1882, 7º série, XX, p. 164.)
- Blumentritt (Ferdinand). Der Ahnencultus und die religiösen Anschauungen der Maleien des Philippinens-Archipels. (Mittheil. der k. k. geogr. Gesellschaft in Wien. Nouvelle série, 25° vol., n° 2 et 3, 1882.)
- Boullevaux (L'abbé C.-E.). L'Annam et le Cambodge, p. 234 et passim. (Annales de l'Extrême-Orient, id., sept. 1880, p. 79; avril 1881, p. 234, 304 et passim.)
- Le Ciampa. (Annales de l'Extrême-Orient, sept. et oct. 1880, p. 77 et 79; avril 1881, p. 303.)
- Voyage dans l'Indo-Chine, 1848-1856. Avec carte du Cambodge...
  Paris, V. Palmé, 1858, in-18.
- Brière. Notice sur les Moïs du Bình Thuân et du Kành Hòa. (Excursions et Reconnaissances, nº 32.)
- Bulletin de l'École française d'Extrême-Orient. Revue philologique paraissant tous les trois mois. 1<sup>re</sup> année. *Hanoï*, *F.-H. Schneider*, 1900, in-8.
- Burnell (A. C.). Elements of South Indian palæography, from the fourth to the seventeenth century a. D... 2<sup>nd</sup> edition. London, Trübner, 1878, in-4, (Voir surtout la pl. XIII.)
- CABATON (Antoine). Rapport sur les littératures cambodgienne et chame. Paris, A. Picard, 1901, in-8. (Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. Comptes-rendus des séances de l'année 1901.)
- Caland (Dr W.). Altindischer Ahnencult. Das Çrâddha nach verschiedenen Schulen... Leiden, 1893, in-8.

- Caland (Dr W.). Die altindischen Todten- und Bestattungsgebräuche...

  Amsterdam, 1896, in-8. (Verhandelingen der K. Akademie van Wetenschappen, section littéraire, I, 6.)
- CAMOENS (Luis de). Os Lusiadas, poema epico... nova edição... (X, 125.) Paris, F. Didot, 1817, in-4.
- CARNÉ (Louis de). Voyage en Indo-Chine... Paris, Dentu, 1872, in-18.
- Сне́ом et Mougeor. Essai de dictionnaire de la langue Chrâu (dialecte Moï). Saïgon, 1871, in-8.
- Cochinchine française. Excursions et Reconnaissances. Saïgon et Hanoï, Impr. coloniale, 1879-1890. 33 fascicules formant 15 vol. in-8. Codrigon (R. H.). The Melanesians. Oxford, 1891, in-8.
- Combes (Le P.). Lettre... à MM. les Directeurs des Missions Étrangères. (Annales de la Propagation de la Foi, 1854.)
- Coussor et Ruel. Douze mois chez les sauvages du Laos. Paris, 1898, in-8. (Vocabulaire.)
- CRAWFURD (John). Grammar and dictionary of the Malay language.

   Londres, Smith, Edler and Co., 1852, 2 vol. in-8. [Vocabulaire de 81 mots fournis par un marchand cham de Singapore à l'auteur. Il en compare quelques uns à leurs correspondants malais dans l'introduction intitulée: On the affinities of Malayan languages (p. cxxix).]
- DALRYMPLE. Oriental repertory, published in four numbers from april 1791 to january 1893... London, P. Elmfly (s. d.,) 2 vol. in-fol-
- Oriental repertory. Published at the charge of the East-India Company... — London, 1808, 2 vol. in-fol.
- Deniker (J.). Les Races et les Peuples de la terre, éléments d'anthropologie et d'ethnographie... Paris, Schleicher frères, 1900, in-16.
- DOUDART DE LAGRÉE. Explorations et missions... Extraits de ses manuscrits, mis en ordre par M. A.-B. de Villemereuil... (Décembre 1883). Paris, J. Tremblay, 1883, in-4.
- Voyage d'exploration en Indo-Chine, effectué pendant les années 1866, 1867 et 1868... Publié sous la direction de M. Francis Garnier, avec le concours de M. Delaporte,... et de MM. Joubert et Thorel... Paris, Hachette, 1873, 2 vol. de texte gr. in-4, et l'atlas en 1 vol. in-fol.
- Dourisboure (P. X.). Dictionnaire bahnar-français. Hongkong, impr. de la Société des Missions Étrangères, 1889, in-16.
- Les sauvages Ba-Hnars... 3º éd. Paris, Téqui, 1894, in-12.
- Dubois de Jancigny. L'Univers pittoresque. Japon, Indo-Chine, Empire birman (ou Ava), Siam, Annam (ou Cochinchine), Péninsule malaise, etc., Ceylan. Paris, Didot (1850), in-8.

- Encyclopædia Britannica... 9° éd. Londres, 1888.
- Estrade (Dr). Dictionnaire et guide franco-laotiens. Toulouse, imp. de G. Berthoumieu, 1895, in-8.
- Finot (Louis). École française d'Extrême Orient (Mission archéologique d'Indo-Chine). Rapport à M. le Gouverneur général sur les travaux de la Mission archéologique d'Indo-Chine pendant l'année 1899 (Hanoï, le 1<sup>er</sup> février 1900). Saïgon, Impr. coloniale, in-4.
- LUNET DE LA JONQUIÈRE (E.). Inventaire sommaire des Monuments chams de l'Annam. Hanoï, 1900, in-4.
- La Religion des Chams d'après les monuments. (Bulletin de l'École française d'Extrême Orient, t. I°r, n° 1.)
- Forbes (Capt. C. J. F. S.). On the Connexion of the Mons of Pegu with the Koles of Central India. (*The Journal of the Royal Asiatic Society. Londres*, déc. 1877, vol. X, part. I, p. 234-243.)
- Frazer (J. G.). The Golden Bough. A Study in magic and religion, 2° éd. Londres, Macmillan et C°, 1900, 3 vol. in-8.
- GARNIER (Francis). Voyage d'Exploration en Indo-Chine... Voy. Doudard de Lagrée.
- GAUBIL (Le P.) Notice historique sur la Cochinchine in Lettres édifiantes et curieuses insérées dans le t. XIII de l'ouvrage suivant : MAILLA (Le P. Joseph-Anne-Marie de Moyriac de). Histoire générale de la Chine, ou Annales de cet empire... publiées par Le Roux des Hautesrayes... Paris, Pierres, 1777-1785, 13 vol. in-4, et 1 atlas gr. in-fol.
- Granjean (Le P. Damien). Un peuple mourant dans l'Annam. Les Cham et leurs superstitions. (*Missions catholiques*, XXVIII, p. 5-10; 21-3, 34-6; 45-7, 58, 69-71; 81-3, 93-5; 105-7; 117-9.)
- Guignes (De). Histoire générale des Huns... Paris, Desaint et Saillant, 1756-1758, 4 tomes en 5 vol. in-4. [Contient une liste des rois du Tchen-Tching ou Campâ.]
- HAMY (E.-T.). Note sur les travaux de M. Janneau, relatifs à l'anthropologie du Cambodge. (Bulletin de la Société d'Anthropologie de Paris, 1872.)
- La Province de Sambôc-Sambor et l'immigration des Piaks. (Nature, 1877, p. 230-234.)
- Sur les Penongs Pi

   àks... Chams ou Tsiampas. (Bulletin de la Soci

   été d'Anthropologie de Paris, 1877, t. XII, 2º série, p. 532.)
- HARMAND (Dr J.). Les Races indo-chinoises. (Mémoires de la Société d'Anthropologie de Paris, 1875-1882, tome II, 2º série, pp. 314-368.)
- HARTMANN (Martin). Der islamische Orient. Berlin, Wolf Peiser, 1899, in-8.

- HIMLY (K.), (trad. par Chéon). Des langues monosyllabiques du sud de l'Asie. (Bulletin de la Société des Études indo-chinoises, 1886-1887, p. 43-69.)
- Himly (K.). Besprechungen... Conférences sur des Contes tjames de Landes, leur traduction, les Contes et Légendes annamites. (Göttingsche Gelehrte Anzeigen, 1888, n° 18 et 1889, n° 9.)
- Sprachvergleichende Untersuchung des Wörterschatzes der Tscham-Sprache. (Sitzungsberichte der philos.-phil. u. histor. Classe der k. b. Akad. d. Wissenschaften en München, 1890, Heft III.)
- HIOUEN-THSANG. Histoire de la vie de Hiouen-Thsang et de ses voyages dans l'Inde. suivie de documents et d'éclaircissements géographiques, trad. du chinois par Stanislas Julien. Paris, B. Duprat, 1853-1858. 3 vol. in-8. (A partir du tome II le fauxtitre porte : Voyages des Pèlerins bouddhistes.)
- Holle (K. F.). Tabel van oud- en nieuw-indische alphabetten. Batavia, 1882, in-4.
- Humann (R.). Vocabulaire tjame-français... Saïgon (1886?), in-8. (Autographié.)
- HUMBOLDT (Wilhelm von). Ueber die Kawi-Sprache... Berlin, 1836, 2 vol in-4; II, p. 73.
- JACQUET. Considérations sur les alphabets des Philippines. Paris, Imp. royale, 1831, in-8 (Extrait du Journal Asiatique).
- Janneau (G.). Œuvres... réimprimées à l'Imprimerie du Protectorat. Phnom-Penh, 1898, in-fol.
- Manuel pratique de la langue cambodgienne. Saïgon, 1870.
- Jordanus (Frère). Mirabilia descripta, p. 37. London, the Hackluyt Society, 1863, in-8.
- Julien (Stanislas). Notices sur les pays et les peuples étrangers, tirées des géographies et des annales chinoises... (Journal Asiatique, août 1847, 4° série, X, p. 97.)
- Keane (A. H). On the Relations of the Indo-Chinese and Inter-Oceanic races and languages. (The Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, 1880, vol. IX, p. 254-289.)
- Trad. par Grémiaux (Charles). Rapports ethnologiques et linguistiques des races Indo-Chinoises et Indo-Pacifiques. (Annales de l'Extrême Orient, Paris Challamel, 1882-1883, tome V°.)
- Kern (H). Over de vermenging van Çiwaïsme en Buddhisme op Java naar aanleiding v. h. Oud-Javaansch gedicht Sutasoma. — Amsterdam, 1888, 36 p. in-8.
- Klaproth (Jules-Henri). Tableaux historiques de l'Asie... Paris, Schubart, 1824-1826, in-4 et 1 atlas in-fol.
- Kondracki (E.). Beiträge zur Kenntniss der Aloë und Werthbestim-

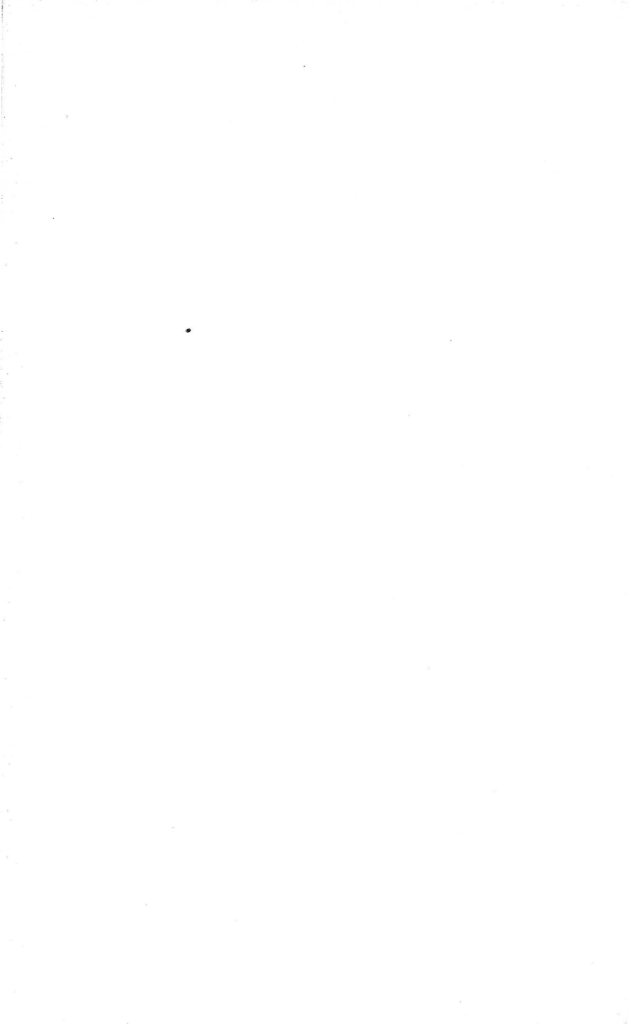
- mung ihrer wichtigeren Handelssorten. Dorpat, 1874, in-8. Кинм (Ernst). Ueber Herkunft und Sprache der transgangetischen Völker... — München, im Verlage der k. b. Akademie, 1883, in-4.
- LABUSSIÈRE (A.). Rapport sur les Chams de l'arrondissement de Chaudoc, Cochinchine française. (Excursions et Reconnaissances, N° 7 [30 juillet 1880].)
- Landes (A). Contes tjames. Texte en caractères tjames... et... lexique...
   Saïgon, Collège des interprètes, 1886, in-8.
- Contes tjames traduits et annotés... Saïgon, 1887, in-8.
- LARCLAUSE (De). Une tournée chez les Moïs de la Cochinchine. (Revue maritime et coloniale, 1864.)
- Lassen (Christian). Indische Alterthumskunde.:. Bonn, Koenig, 1847-1852, 4 vol. in-8.
- LAUNAY (Adrien). Histoire ancienne et moderne de l'Annam, Tong-King et Cochinchine... Paris, Challamel, 1884, in-8.
- LAVALLÉE (Alfred). Manuscrit d'un travail comparatif des dialectes de l'Indo-Chine.
- Leclère (Adhémar). Le conte de Cendrillon chez les Chams. (Revue des Traditions populaires, XIII, p. 311-337.)
- Le P. Legrand de la Liraye. Notes historiques sur la nation annamite.

   Saïgon, 1862, in-8.
- Lemire (Charles). Les anciens Monuments des Kiams en Annam et au Tonkin. (L'Anthropologie, t. III, p. 133-136.)
- Les Arts et les Cultes anciens et modernes de l'Indo-Chine... Monuments des Kiams et des Annamites. (Bulletin de la Société française des Ingénieurs coloniaux, n° 21. Paris, 1er trim. 1901.)
- Monuments Kiams de la province de Binh-Dinh (Annam). (Excursions et Reconnaissances, XIV, p. 217.)
- Nouvelles observations sur les tours Kiâms de la province de Binh-Dinh. (Revue d'Ethnographie, t. VII, p. 215-222.)
- Le Pays des Moïs entre Qui-Nhon et le Mekong. (Revue d'Ethnographie, t. VIII, p. 273-284.)
- Les Tours kiames de la province de Binh-Dinh. (Excursions et Reconnaissances, XIV, n° 32; Revue d'Ethnographie, 1887.)
- LESSERTEUR (L. P.). Note sur les inscriptions trouvées par le P. Frichot (30 mars 1882). (Revue française de l'étranger et des colonies, nov. 1885, p. 476.)
- Rituel domestique des funérailles en Annam. Paris, 1885, in-8.
   Lévi (Sylvain). La Doctrine du sacrifice dans les Brâhmanas. Paris, E. Leroux, 1898, in-8.
- Leyden (D' John). Malay Annals... Londres, Longman, 1821, in-8. Loureiro (João de). Flora cochinchinensis. Berlin, 1793, 2 vol. in-8.

- MARCO POLO. Le livre de Marco Polo... publié... par M. G. Pauthier.
   Paris, Firmin Didot, 1865, in-8.
- The Book of ser Marco Polo the Venetian, concerning the Kingdoms and Marvels of the East; newly translated and edited, with notes, by Colonel Henry Yule... Londres, Murray, 1871, 2 vol. in-8.
- MARRE (Aristide). Madjapahit et le Tchampa. (Publication du Centenaire de l'École des Langues orientales et Muséon, XIV, p. 342-51.)
- Mason (Francis). The Talaing Language. (Journal of the American Oriental Society. New-York, 1854, vol. IV, pp. 277-289.) [Vocabulaire comparé du talaing (ou môn) et du kole].
- MATTHES (B. F.). Einige Eigenthümlichkeiten in den Festen und Gewohneiten der Makassaren und Buginen. (6° Congrès des Orientalistes, 4° partie. Leide, 1885, p. 287.)
- MICHE (Mgr.)... Les Chams, anciens habitants du royaume de Ciampa... Lettre de Mgr. Miche sur les évènements du Cambodge... (Annales de l'Associaton de la Propagation de la Foi, t. XXXV, 1863, CCCVº lettre, p. 403.)
- Mission Pavie. Indo-Chine. 1879-1895. Études diverses. Paris, Leroux, 1898, 2 vol. in-4.
- [Monthyon (De)]. Exposé statistique du Tunkin, de la Cochinchine, du Cambodge, du Tsiampa, du Laos, du Lac-Tho, par M. N (de Monthyon) sur la relation de M. de la Bissachère... — Londres, Dulau, 1811, 2 t. en 1 vol. in-8.
- Morice (Dr Albert). Sur l'Anthropologie de l'Indo-Chine... Paris, imp. de Hennuyer, 1875, in-8. (Extrait des Bulletins de la Société d'Anthropologie de Paris, séance du 18 février.)
- Les Tiams et les Stiengs. (Revue de linguistique et de philologie, publiée par Girard de Rialle. — Paris, Maisonneuve, 1874, t. VII, p. 347.)
- Voyage en Cochinchine. Lyon, 1876, in-8.
- Mouнoт (Henri). Voyage dans les royaumes de Siam, de Cambodge, de Laos et autres parties centrales de l'Indo-Chine... Paris, Hachette et Cie, 1872, in-16; et Tour du Monde, 1863.
- MOURA (J.). Le royaume du Cambodge. Paris, Leroux, 1883, 2 vol. in-8. [Contient un alphabet et quelques lignes d'écriture chams.]
- Murray (Hugh). Historical Account of Discoveries and Travels in Asia from the earliest ages to the present times. Edimburgh, 1820, 3 vol. in-8.
- NAVELLE (E.). De Thi-nai au Bla. (Excursions et Reconnaissances, XIII, nos 29 et 30.)

- MARRE (Aristide). Quelques Mots d'information sur le Sadjarah Malayou. (Muséon, nouv. série, vol. I, n° 34, 1900.)
- Neïs (D<sup>r</sup>). Exploration du Laos et du Haut-Mekong, du Cambodge à Luang-Prabang... — Lorient, L. Chamaillard, 1884, in-8. (Société bretonne de géographie. Extrait du Bulletin de janvier-février 1884.)
- Septions (Commandant). Rapport sur un voyage d'exploration aux sources du Dong-Nai (Cochinchine française). (Excursions et Reconnaissances, nº 10, 1881. [Vocabulaire cham d'une soixantaine de mots, p. 78.])
- ODEND'HAL (Prosper). [Rapport sur la Mission de rechercher une voie de pénétration du littoral vers la rivière d'Attopeu. A la fin se trouve un Vocabulaire comparé des principaux dialectes des Tribus sauvages de l'Indo-Chine.] Hué, le 24 février 1894, in-4. (Autographié.)
- OLDENBERG (Hermann). Die Religion des Veda... Berlin, Besser, 1894, in-8.
- Ordonez de Cevellos. Tratado de las relaciones verdaderas de los reynos de la China, Cochinchina y Champaa. Jaen, Pedro de la Cuesta, 1628, in-4.
- Pardo de Tavera (T. H.). Contribucion para el estudio de los antiguos. alfabetos filipinos. Losana, 1884, in-8.
- Paris (Camille). Rapport sur une mission archéologique en Annam. (Bulletin de Géographie historique, t. II, p. 250-257.)
- Ruines (Les) tjames de la province de Quang-Nam (Tourane). (L'Anthropologie, t. III, p. 137-144.)
- Ruines (Les) tjames de Tra-Kéou. (L'Anthropologie, t. II, p. 282-288.)
- PIERRE (L.) Flore forestière de Cochinchine. Paris, 5 vol. in-fol.
- Planchon (S.). Détermination des drogues simples d'origine végétale. Paris, 1890, in-8.
- Pratápachandra Gosha. Durga Puja. Calcutta, printed at the « Hindoo Patriot » Press, 1871, in-12.
- Ramusio (Gio. Battista). Delle Navigationi et viaggi. (Regno di Campaa ou Ziamba). In Venetia, appresso i Giunti, 1606-1613, 3 vol. in-fol., t. I<sup>er</sup>, pp. 336, 352, 384; t. III, p. 51.
- RASCHID-ELDIN (= Rashiduddin). Histoire des Mongols de la Perse, écrite en persan... publiée, traduite en français... par M. Quatremère... Paris, Impr. royale, 1836, in-fol. (Collection orientale.)
- RAY Sydney (H.). The Languages of British New Guinea. (Transactions of the ninth international Congress of Orientalists. 1892, vol. II. Londres, 1893, in-8.)

- Reinaud (trad.). Relation des voyages faits par les Arabes et les Persans... Paris, 1845, 2 vol. in-8.
- Rémusat (Abel). Nouveaux Mélanges asiatiques... Paris, Dondey-Dupré, 1829, 2 vol. in-8.
- REYNAUD (Alfred). Contribution à l'histoire naturelle de l'homme. Les Tsiams et les sauvages bruns de l'Indo-Chine. Ethnographie et anthropologie... Paris, imp. de A. Parent, 1880, in-16 et Thèse de médecine, Paris, 1880, in-4.
- Schott. Ueber die sogenanten indo-chinesichen Sprachen, insonderheit das Siamesische. (Abhandlungen der k. Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 1856. Philos.-histor. Kl., p. 179).
- Skeat (W.W.). Some records of Malay magic... Singapore, July 1898, in-8. (Journal of the Straits Branch of the Royal Asiatic Society.)
- Taranatha (trad. par Anton Schiefner). Taranatha's Geschichte des Buddhismus in India. St-Pétersbourg, 1869, in-8.
- TRUONG VINH KY (P.-J.-B). Cours d'histoire annamite. Saïgon, Impr. du gouvernement, 1875-1879, 2 vol. in-16.
- Valentijn (François). Oud en Nieuw Oost-Indien... Dordrecht et Amsterdam, 1724-1726.5 vol. en 8 tomes in-fol.
- VILLAUME (Le P. Louis). Un Souvenir de la persécution dans la mission de la Cochinchine orientale. Paris, imp. de S. Picquin, 1889, in-8.
- Yule (Henry), Burnell (Arthur Coke). Hobson-Jobson: being a glossary of Anglo-Indian colloquial words and phrases... Londres, J. Murray, 1886, in-8.
- Yule (Colonel). Notes on analogies of manners between the Indo-Chinese races and the races of the Indian Archipelago. (*The Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland*, 1880, vol. IX, pp. 290-304.)
- Notes on the oldest Records of the sea-route to China from Western Asia. (Proceedings of the Royal Geographical Society and Monthly Record of Geography, nov. 1882, p. 8 et 9 du tirage à part.)
- Zaborowski. Origine des Cambodgiens, Tsiams, Moïs, Dravidiens, Cambodgiens. (Bulletin de la Société d'Anthropologie de Paris, 1887, p 38-59.)
- Populations de l'Indo-Chine. Les Tsiams. Origine et caractères. (Revue Rose [R. Scientifique], série IV, t. III, p. 289-296.)



# **INDICES**

### I. INDEX DES MOTS SANSCRITS'

akṣara [pāli: akkhara], 90. agaru, 50. aguru, 50. agrya, 124. anusvāra, 71. āgneya, 69. āditya, 18, 69. aiçana, 69. uttara, 69, 123. udgātar, 23. upādhyāya, 22. upāsaka, osika, 22. uragarāja, 125. indram, oyāya, 129. īçāna, 124. oşadhipati, 169. oşadhiça, 169. kapāla, 123. karmakara, 130. kalaça, 58. kāma, 127. kārya, 123. kāryasiddhi, 165. kāça, 59. kīrti, 130. kukuradru, 169.

kuvera, 126. kuça, 8. koça, 57. kşatriya, 131. grāma, ºmam, 127, 130. guru, 126. grha, 125. candra, 130. campā, 1. campāpura, 1. jalangeça, 168. jaya, 123. jāti, 4. jvāla, °lāya, 15, 129. tatpuruşam, 129. tu, 128. trailokebhyah, 130. daksina, 69, 123. daksiņāpatha, 2. danda, 171. darī, 20. darbha, 59. dāna, 128. dānava, 130. deva, 130. devatā, 19, 123. devanāgarī, 96.

1. Les chiffres renvoient aux pages.

kulika, 130.

deça, 125, 130. dīkṣā, 152. dūrvā, 59. nakṣatra, 70, 93. nagara, 16, 69. namas, ºaḥ, 62, 130. nāga, 125. nāgarāja, 17, 125. nābhi, 69. nairrtya, ortī, 69, 124. pañca, 123. pat, 166. patita, 166. parameçvara, 128. paraçu, 131, pariçamana, 128. paçcima, 123. pāndava, 131, pātāla, 168. pāpadeça, 126. pitā, 126, 130, 131. putra, 130. pūrva, 69. pautra, 126, 130. prasū, 130. preta, 125, 139. phat, 127. bala, 127. brahma, 128. brahmarūpa, 127. bhakşarūpa, 127. bhava, 126. bhīṣā, 128. bhīşarūpa, 127. bhūta, 123. bhūtaçuddhi, 143. mahā, 16. mahādeva, 15.

mahādevī, 16. maliāyakṣa, 127. mahārakṣa, 128. mahāsura, 127. mātā, 126. matr, 126. māra, 123. mantra, 130. mantrin, 70. mandira, 70. mukha, °āya, 129, 130. yakṣa, 131. yakşī, 118. yathākramam, 15. yama, 125, 127. yasah, 125. yoni, 154. raktam, 129. raksa, 125. rajā, 125. rāma, 129, 131. rāsa, 124, 126. rūpa, 70. lañja, 125. linga, 34. lokebhyas, 127. vata, 19. vāniya, 131. vāyavya, °vyai, 69, 124. vinaçinam, 128. vināça, 125. virāma, 73. virupa, 126. visarga, 71. vīra, 124. vīrya, 126. çamsa, 127. çakarāja, 6.

cakti, 124.

çankha, 58.

çarva, 126.

çānti, 128.

çāstra, 59.

çiva, °vāya, pass. et 128.

çivome, pass. et 128.

çramaṇa [pāli: samaṇa], 23.

çrī, 125.

çvetam, 129.

sadā, 123.

sāyujya, 127.

sarva, 123.

sarvaças, 126. siddhi, 123. sugati, 130. subandha, 128. sūrya, 125. sena, 130, 131. strīrājñī, 17. svabhāva, 143. svarga, 19. svasti, 123. svāhā, 123. hum, 127. hṛdaya, 126.

# II. INDEX ANALYTIQUE

Ablutions, 5, 41.

Adam, 55.

Açalam, nom donné aux Chams musulmans, 4.

'Adelyat, partisans d'Ali, 4.

Adlerholz, nom allemand du Bois d'aigle, 50.

Adóḥ daā Pô Yaṅ, chant pour inviter les divinités, 35.

'Αγάλλοχον, Agalloche, Bois d'aigle, 50.

Agaru, aguru, nom sanscrit du Bois d'aigle, 50.

Aghāluḥy, nom arabe du Bois d'aigle, 50.

Agila, nom malayālam du Bois d'aigle, 50.

Ahālot, nom hébreu du Bois d'aigle, 50.

Ahi, serpent vaincu par Indra, 153-154.

Akaphir, nom donné aux Chams bråhmanistes, 4.

Akaran (Reine), 114.

Alak, alcool de riz, 38.

Albinisme, 166, n. 3.

Ali, gendre de Mahomet, 4.

Alphabet (signification symbolique des lettres de l'), 165.

Aloexylum agallochum, 51.

Ames des enfants morts prématurément, 139.

Amnion, 169.

Amulettes funéraires, 166.

Anal Kañal, serpent mythique, 100.

Angkor, 2.

Animaux du Cycle duodénaire (nom des), 119, n.1.

An-Lurong, 6.

Annabal Sennal, poisson, 184.

Annales chinoises, 2.

Année chame, 29.

Aquilaria agallocha; malaccensis; — secundaria, 51.

Arabes, 7.

Arabie, 3.

Araignée, nom mystique de la chèvre, 53, n. 2.

Arche du feu sacré, 54.

Areca catechu, 170.

Argus, oiseau, 210.

Arum esculentum, 27, 184.

Aspersoir, 58.

Avenir (prédiction de l'), 10.

Bāböņ, maître des cérémonies, 38.

Baganrac, plateau du sacrifice, 56.

Ba-Hnars (sauvages), 28.

Bain purificatoire, indispensable avant de célébrer un sacrifice, 37 et pass.

Bakus, caste brâhmanique au Cambodge, 23.

Balam, village près Phan-Rang, 52.

Bālap, voy. Balam, 52.

Baleine (Roi), 117.

Bang-An (tour octogonale de).

Bangkok, 2.

Bani, nom donné aux Chams musulmans, 3.

Ba-Phnom, village, 1.

Baranön, sorte de tambour plat à une face, 25,40.

Barbosa (navigateur portugais du xvi<sup>e</sup> siècle), 50.

Barth (M.), cité, 1.

Bașaiḥ, prêtre, 22.

Batavia, 7.

Bâton des prêtres, 39, 61. — Pô-Pan le leur donna, 410.

Battambang, ville du Cambodge siamois, 2.

Becket (Thomas), 60.

Beiaou, sorcière, 28.

Bhagavatī, 34, 109.

Bhasa hantu, langue mystique des Malais, 53.

Bhavavarman, 2.

Bible, 49.

Bigne-Thouane (transcription et prononciation de Bình-Thuận), 1.

Billes de plomb, conservées dans le baganrac, 57.

Bình-Thuận, 1, 10 et pass. (Le nom de cette province a été souvent employé pour désigner le pays qu'habitent actuellementles Chams de l'Annam, sans oublier que ce pays comprend, principalement, les deux provinces de Bình Thuận et du Khánh Hòa.)

Bön, mot qui marque l'action répétée, 37.

Bön Cabur, fête religieuse, 45, 37.

Bön Katē, fêtereligieuse, 15, 37. Bois d'aguila, 50.

Bois d'aigle, 38. — Bâtonnets de, 43. — Mentionné dans la Bible, 49. — Origine de son nom, 50. — Mahomet en brûlait, 50. — Le meilleur vient de Campâ, 50. — Il était offert à l'empereur d'Annam, 50. — Description botanique, 50-51. — Sarecherche, 51. — Huile de, 51. — Injecté, ponctué, 51. — Il émane de Pô Inő Nögar, 110.

Bois de fer, 113.

Boîte peinte en rouge, sert de plateau d'offrandes, 58.

Borassus flabelliformis, 11.

Bouquet d'aspersion, 58.

Brolâm, village stieng, 185, 210.

Bûcher crématoire. Il peut être fait de tout bois, 47.

Bugi, langue des Célèbes, 42. Les indigènes de cet archipel se désignent par le nom de Wugi, dont Bugi est la forme malaise.

Buffles (sacrifice de), 6, n. 2, 54, 181.

Bulan ök, mois de jeûne, 4. Bumon, hutte de feuille, 17, 37, 39, 52.

Burnell, cité, 50.

Cabur, fête. Voy. Bön Cabur. Cairn (gaél., gall. et irland.: cárn), tas de pierres de forme conique, 20.

Çaka (ère), 90.

Calamus rotang, 136, n. 3.

Calamus Roxburghii, 110,111.

Calotte conique des prêtres, 39. Cambodge, 1.

Camenei, prêtre, 23, 34.

Camoëns, cité, 50.

Campā, 1.

Campã, capitale des Angas (Bengale septentrional), 2.

Campā, Michelia Champaka, Linn., 2.

Campāpura, 1.

Çanf, transcription arabe de Campâ, 1.

Catafalque cham, 47,

Cathun (Cĕi), génie, 97, 98, 105, 116.

Cây da, 19.

Cây dó, Cây dó bầu, 51.

Chăm, 2.

Chàm, 2.

Chame (langue), est un rameau du malais, 67. — Changements phonétiques, 67-69. — Éléments sanscrits, 69. — Éléments arabes, 70. — Éléments malayopolynésiens, 70.

Chamba, 1.

Champa, 1.

Champâ, 1.

Chanson chame, 86.

Chant invocatoire du Mödvön, 45.

Chantaboun, ville siamoise, 2.

Chapelet à gros grains, 58.

Chau-doc, 6.

Châu-đốc 6.

Chau-Giang, 6,

Châu-Phu, 6.

Chercheurs de Bois d'aigle, 52.

Cheveux, sont l'image de la terre fertile, 172.

Chique de bétel, sa préparation, 170.

Choampa, 1.

Chorion, 169.

Chîite, 4.

Churus, peuplade sauvage, 100, 111.

Ciampa, 1.

Cila, serpent mythique, 136.

Citrus acida, 61.

Çiva, 12 et pass.

Cochinchine, 3.

Cœur du Coran, nom d'une sourate, 84.

Conque sacrée, 58.

Consonnes ajoutées, 12, 72.

Conyza indica, 39, 189, 156.

Coran, 4, 5, 83, 84.

Corps subtil (Ṣvan), né, d'après les Chams, de la cérémonie du riz, et plus petit que le corps terrestre, il est le réceptacle du principe vital. — Le mot svan désigne souvent l'âme elle-même, 149.

Costume des pleureuses chames, 47.

Costumes des prêtres, 23.

Coucher au feu, accoucher, 14, 111, n. 1.

Coupelles de zinc, employées pour contenir le riz offert aux divinités, 57.

Çrvak rijā, prêtresse de famille, 36.

Çramana, 23.

Çri-Harivarma-Deva-Rājādhirāja, nom d'un roi, 34.

Crypsirhina varians, oiseau, 115.

Cuiller à libations en bois sculpté, 58.

Cuiller de plomb, instrument du culte, 56.

Cyamba, 1.

Cynodon dactylon, 59.

Daā patrī, chant rituel d'invitation aux pitris, 27.

Dac-Nhơn, lieu situé à 3 kil. de Phan-Rang où se trouve le temple de Pô Klon Garai, 30, 52.

Dadjak, Conyza indica, 39.

Dakshināpatha, 2.

Danse rituelle, 30,178.

Darī, voy. Pô Yan Darī.

Datrang, colline, 39.

Dayaks, sauvages de Bornéo, 474.

Dayöp, cérémonie religieuse, 42, 44.

Diḥ çrvak ou thrvā, cérémonie religieuse, 42.

Dik nap yan, ascension spirituelle de la paja, 32.

Dil, montagne de l'Annam, 119.

Divinités féminines, 15.

Divinités masculines, 15.

Durgā, épouse de Çiva, 38. Eagle-wood, nom anglais du Bois d'aigle, 50.

Eaux lustrales, 38.

Éclipses de lune, éclipses de soleil, 19.

Écriture des Chams, 71. — Deux variétés principales, 71. — Les Chams écrivent avec un bambou taillé ou un pinceau, 81. — Ils se servent de papier européen au Cambodge, et de papier chinois en Annam, 82. — Ils négligent l'écriture sur olles, 83. — Lettres faciles à confondre, 84. — Akhar (écriture) rik, 90. — Akhar yók, 94. — Akhar atvöl, 94.

Embryon, 151.

Enfers chams, 168.

Elaeocarpus ganitrus, on fait des chapelets avec ses baies, 58.

Esprits malins, mantra (incanta. tion) pour les chasser, 143, 153.

Euphorbe (plante consacrée à Mansã, déesse des serpents), 439.

Ève, 17.

Fātiḥat el-Kitāb, première sourate du Coran, 4, 83, 84. Ficus religiosa, 136.

Fièvre infantile, guérie par la Pô Yan Darī, 20.

Figures en pâte offertes en oblations, 39, 134-135.

Frazer, cité, 45, n. 1; 46, n. 1.
Fu-nan, 2.
Galaih, vase à col étroit, 40.
Gambier, Gambir, 170.
Ganeça, 17.
Garnier (Francis), cité, 2.
Garuda, oiseau mythique dévorateur de serpents, 135.

Gâteaux d'oblation, leurs noms 38.

Gingembre, 54.

Girnār, 90.

Grou, démon des sauvages, 10. Hāji, 6.

Hamadryade, 54.

Hamū Aran, 17.

Hamū cañrov, rizière consacrée, 45.

— tabuń, rizière interdite, 46.

Han-Sanh, village, 53.

Hiouen-Thsang, pèlerin chinois, 1.

Hollandais, 7.

Içanavarman, 2.

Ija Tran, 17.

Imâm, 41.

Imöm, 28, 40.

Imperata cylindrica, 59.

Inde, 3.

Influences néfastes, 166-167. Inscription de Rudradāmam,90.

Inscription de Nha Trang, 89.

Islam, 4.

Islamisme, 4.

Jampa, 1.

Jāt, Chams brâhmanistes, 4, 7.

Java, 2, 64.

Jours fastes, 53.

Julien (Stanislas), cité, 1, 2.

Ka-Côi, 6.

Kadhar, 23.

Kāfir, 4.

Kain yan, 24, 40.

Ka-Kôki, 6.

Kalan, temple chamen briques, 37, 52.

Kalan Sah Anaih, 18.

Kālī, 17.

Kampot, 1.

Kañik, voy. Kuñi kura.

Kantchos, sauvages, 67.

Kaphirs, Chams brâhmanistes, 4, 7, 39.

Kapila, bœufqui porte les morts dans les enfers, 8, 107.

Kārak, bague, 39.

Karań (plaine de), 98.

Kātan, circoncision, 5.

Katē, fête, voy. Bön Katē.

Kathar, 23, 42.

Kāthiāwār, 90.

Kattambang, 6.

Kauthara, nom ancien de Nha-Trang, 17.

Khak mâ, anneau d'herbe ralan, 35.

Khitān, 5.

Kiam, 2.

Kiampa, 1.

Kitab elhamdu, Coran, 5.

Klon, boîte de métal où l'on renferme ce qui reste des os après l'incinération, 48.

Kokis, royaumes buddhistes de l'Indo-Chine, 23.

Kraik, arbre protecteur du royaume cham, 113. — Sang qui en jaillit, 113, 210.

Kroń-Biyuḥ, rivière, 17, 39.

Ku (= dieu), 128, 152.

Kuñi kurā, violon du kathar, 35.

Kut, pierre tombale, 49.

Kuvera, 155.

La Mecque, 6.

Lamov, village, 6.

Langage conventionnel. Employé pendant la recherche du Bois d'aigle, 53.

Langue de l'Esprit, v. Bhasa hantu, 53.

Lassen (Christian), orientaliste allemand, cité, 1.

Lèpre guérie par un dragon, 111. Libations, comment elles se font, 142, n. 1.

Liêm Đong, un Roi, 414, 115. Lignum agallochum, 51.

- aquilae, 50.

- aquilariae;

- aquilinum;

- aspalathi, 51.

Liñan (bois de), 110.

Linga (adoration de Çiva sous forme de), 8.

Litchi (fruit), 99.

Loureiro (João de), botaniste, 50.

Mahācampā, 1.

Mahamat (nöbi), 16.

Mahomet, 5 et pass.

Maître de maison, ce qu'il doit faire avant le sacrifice, 98, 102, 108.

Maître des herbes, nom donné à la lune, 169.

Maison des ancêtres, cimetière, 48.

Maison d'or, catafalque annamite, 47, n. 1.

Makara, monstre mythique, 117, n. 1.

Malais, 2.

Malayālam. (Ce mot signifie proprement « pays de montagne ».) Nom d'un idiome dravidien apparenté au tamoul et parlé sur la côte de Malabar, dans la région des monts Malāya ou Ghauts.

Maléfices, mantra pour les conjurer, 143, 153.

Mânes (sacrifice aux), 139.

Manthit, nom cham de Phan-Thiêt, 17, 18.

Marco Polo, cité, 1.

Mekong, 1.

Mesua ferrea, 112, 113.

Métoualis, partisans d'Ali, 4. Miroir, 141.

Mitre des prêtres, 39, 59.

Mödvön, 11, 23, 25, 46.

Mökah (La Mecque), 16.

Mon, langue de la Péninsule indo-chinoise, 67.

Mông-Đưc, 17, 53.

Mönviş aşit anök şöh, titre que prend la jeune fille appelée à succéder à la pajâ, 29.

Mū (analyse chimique de la substance), 61.

Muk Juk, 17.

Nandi, voy. Nandin.

Nandin, taureau de Civa, 33, 36, 107.

Nam bvā, Arum esculentum, 27, 184.

Nap yan paja, sacrifice offert pendantle sommeil de la paja, 32.

Nauclea gambier, 170.

Nectar des dieux, 169.

Nêp, Riz gluant, Oryza glutinosa, 38, 43.

Népalais, 9.

Nephelium litchi, 99.

Neskhi, sorte d'écriture arabe, 84.

Nha-Trang, 17, 89.

Nhà vàng, nom annamite de la Maison d'or ou catafalque, 47, n. 1.

Nögarai, déesse, 98, 99.

Oiseau qui pique, nom mystique de la hache, 53, n. 2.

Olle (de *ola*, *olai*), feuille de palmier sur laquelle on écrit avec un stylet, 11.

Omkāra (proprement la syllabe ом), toute figure magique, 150, 151, 156, 157, 170.

Or, est le symbole du bonheur et de l'immortalité, 8, 171.

Représente la chair, 173. — Sert à couvrir la bouche des morts, 173. — Les Dayaks en mettent un morceau sur les yeux des morts, 174.

Oreille de vache (doigts réunis en pointe en forme d'), 150.

Orphie, poisson vénéneux, 184. Os nobles, le frontal divisé en sept fragments, 48. Pajai, 17, 18, 98. Pajå, prêtresse, 24, 28, 29, 40. Pajå Yan, 18. Palči Bālap, 52. Palči Baplom, lieu où se recueille la substance Mū, 61. Palĕi Cók Laṅ Hip, 11. Panduranga, 136. Panvőc hvak laçĕi, chants ou paroles pour manger le riz, 27. Páo de aguila, 50. Papiers à figures magiques, 10. Parala rijā Şah, fête religieuse, 38. — Şaḥ, autre nom de Pô Inő Nögar, 38, 40, 42. Pāravāta, serpent mythique, 136. Parik, 18, 98. Patå Kuměi ou Pô Inő Nögar, 17. Pawn-sooparie, 170. Patá Kuměi, 17. Pathī, première offrande funéraire, 48. Patrip, offrande funéraire, 48. Pāvak, chef des Raglai, 52. Péruviens (quipos des), 52. Phan-Rang, 11, 39. Phan-Rí, 11, 188. Phan-Thiêt, 17, 18. Phì, génie des Laotiens, 22. Phnom-Penh, capitale du Cambodge, 6. Pho-Hai, 17, 18. Phum-Soai, 6.

Phum jrai, Ficus bengalensis Linn., 19. Phương-Chim, 53. Phyllanthus species, 184. Pieds, caractères khmers souscrits, 94. — Les rayons du soleil, 157. Pierre, fétiche des sauvages, 10. Représentation d'un dieu chez les Chams, 20. - Mantraà réciter quand on rencontre un bloc de pierre, 158. — Procure des enfants, 159. Planchon, botaniste, cité, 51. Plateau dit baganrac 56. Pô, 15, — gru, 5. Pô Adam, 17. Pô Adhja, grand-prêtre, 15, 37. Pô Aditjak, 19. Pô Bhók, 97, 98, 103, 111. Pô Bīnçvör, 97, 98, 106, 118. Pô Bja Binön, 54. Pô Bja Tikuḥ, 17. Pô Darā, 17. Pô Devatā Çvör ou Thyör, 19,55. Pô Ganvör Mötri, 35, 97, 98, 102, 106. Pô Gaṣait, voy. Pô Klon Gaṣait. Pô Havah, 17. Pô Inő Nögar. voy. Pô Yan Inő Nögar Tahā. Pô Jāta, 16, 19. Pô Klon Chan, 115, 116. Pô Klon Garai, 22, 97, 98, 103, 111. Pô Klon Gașait, 97, 98, 104, 115. Pô ku Banök, 128.

Pô Kuṣat (= Pô ku [Ga]ṣa[i]t?) Voy. Pô Klon Gaṣait.

Pô Latila, 16.

Pô Nögar Darā, 17.

Pô Nögar Gahlå, 18.

Pô Ovlah, Allah, 16.

— Tā Alā, le dieu d'en dessous, 46.

Pô Ovlahuk, 16.

Pò Pan, 97, 98, 103, 110.

Pô Patan Gahlău, 97, 98, 105, 117.

Pô Raçullak, 16.

Pô Rāmē, 22, 97, 98, 104, 112.

Pô Ṣaḥ (fête de), voy. Paralâ rijā Saḥ.

Pô Ṣaḥ Anaiḥ, 18.

Pô Ṣaḥ Inö, 98, 104, 114.

Pô Tan Gahlău, voy. Pô Patan Gahlău.

Pô Thân, 54.

Pô Yan Amő, 15.

Pô Yan Darī, 20, 115.

Pô Yan In (= Indra?), 97, 98, 105, 116.

Pô Yan Inő Nögar Tahā, 16, 18, 22, 27, 97, 98, 102, 109.

Pô Yan Mö, 15, 18.

Poa cynosuroïdes, 59.

Pô Damön, maître des regrets, ses fonctions dans les funérailles, 48.

Porte-cierge (bâton), 47.

Prók ou prók patrā, esprits des enfants morts-nés, ou morts en bas âge; ils habitent le corps des écureuils ou des rats-palmistes, 42. Ptolémée, cité, 1.

Qhiames, 210.

Quan-Mia, 18.

Quipos, cordons noués des Péruviens, 52.

Raglai, sauvages de l'Annam; ils notent les faits importants au moyen de quipos, 52, 100.

Raja çrvak, 25.

Raja ou rija, prêtresse domestique, 42.

Rāja (mot bugi), jour de fête, 42. Rakṣasa, démon qui trouble les sacrifices, 17.

Ralań, Saccharum spicatum, 39. Ralań mū, écheveau de brins de ralań en forme d'S, 39.

Rāma, héros du Rāmāyaṇa, 112, 138.

Ramadhan, 4.

Rāmāyaṇa, poème hindou, 11.

Ramesuen (Rāma), 112, n. 1.

Ramvön, 4.

Rapat, montagne aux environs de Phan-Rang, 115.

Religion sino-annamite, 7.

Reynaud (Dr), cité, 64.

Rhapis flabelliformis, 11.

Rija, 25.

Riya (mot malais), jeu, réjouissance, 42.

Riz gluant ou glutineux, Oryza glutinosa, 43.

Rizière consacrée, 46.

- interdite, 46.

Rodaiḥ ou Radaiḥ, sauvages, 67. Roi des Flots, 117.

Roi du Feu, 114. Roi lépreux, 107. Rois divinisés chams, 8. Rouge, nom mystique du feu, Rumphius, botaniste, cité, 50. Sable qui sort de terre, 61. Saccharum cylindricum, 59. Saccharum spicatum, herbe sacrée qui remplace constamment le kuça hindou, Employée pour faire un faisceau, une bague et un bracelet qu'on tient à la main pendant le sacrifice, 59. Saccharum spontaneum, 59. Sacrifice d'action de grâce, 5. - Demande, 30. Sahar, ensorceler, 6. Saḥḥār, sorcier, 6. Sakalat, tapis brodé, 34. Sakarai, livre magique, 5. Samana, moine buddhiste, 23. Samudra, Océan, 138. San, conque marine, 40. Saranai, clarinette, 40. Sbaû, village, 6. Sedangs, sauvages, 9. Seigneur du Bois d'aigle, 52. Séjour des âmes des morts, 151. Sel (rôle du) dans les cérémonies, 27. Sésame, 139, 174. Siam, 1. Siamois, 100. Silence, observé pendant la recherche du Bois d'aigle, 53. Silure clarias, poisson, 184.

Sîtâ, épouse de Rāma, 11, 116. Skeat (W.W.), cité, 53, n. 1. Soùrat Yas, chapitre 36° du Coran, 84. Sunnites, 4. Sûrat el-hamd, 5. Survivances de l'hindouisme, 8. Symbolisme des lettres de l'alphabet, 165. Tābat kut, adoration des tombes, 49. Taboo, 46. Tabou, 46. Tabu, 46. Tabun (interdiction sacrée), 9. Tamja, danse rituelle, 30. Tanöh yan, 21. Tanök yan, 21. Tapu, 46. Tapuk açalam, 5. - Mahamat, 5. - nöbi Mahamat, 5. Tārā : ou Pô Nögar Dārā, 17. Tārā Nai Anaih, 17. Tārā la Mineure, 17. Taranatha, historien tibétain, cité, 23, n. 1. Tchame, 2. Tchampa, 1. Tchampâ, 1. Temples chams (anciens), 32, Teyammam, purification musulmane, 5. Than Chan (Reine), 114. Thiâme, 3. Thrvā, voy. Dih çrvak.

Tiame, 2.

Tjame, 2. Thrvak rija, 25. Tiampa, 1. Tjampa, 1. Tonkin, 2. Tours chames, 32. Transe de la pajá, 34. Trêang, 2. Triadica cocincinensis, 136. Tribut de Bois d'aigle, payé par les Chams à l'empereur d'Annam, 52. Tscham, 2. Tschiampa, 1. Tsiam, 2. Tsiampa, 1. Tsjiampaa, 1. Tuer les victimes la nuit est défendu, 20. Tunīm, serpent mythique, 137. Turban des imöms, 41. Tuḥ glai, fourré épais, 20. Umå, 109. Uncaria gambier, 170.

Uran Glai, sauvages de l'Annam, 52. Ustensiles du culte, 54. Vase de cuivre pour verser les libations, 56. Vatteluttu, ancienne écriture tamoule, 89. Vêtements brodés (offrande de) Voyages faits par les Arabes, 50. - par les Persans, 50. Yan trun pvoc, sacrifice-demande offert quand la Pajâ Yan désigne ou refuse l'auxiliaire proposée, 29, 31. Ya Sin, chapitre 36° du Coran, 84. Yémen, 7. Yönnök — Jonas, prophète qui habite le baganrac, 55. Yönnuḥ = Jean?, prophète qui habite le baganrac, 55.

Yule (Colonel), cité, 2, 50.

Ζάβαι. 1.



# ADDITIONS ET CORRECTIONS

- P. 2, note 1, au lieu de Chantaboum, lire Chantaboun.
- P. 7, note 2, après Vossische Zeitung, ajouter Correspondance.
- P. 15. (DIVINITÉS MASCULINES. On peut s'étonner tout d'abord de voir que Pô Rāmē et Pô Klon Garai, deux grands dieux chams, ne figurent pas dans la liste des divinités masculines. J'ai respecté cette omission, due, ainsi que bien d'autres, au manque de sens critique des prêtres chams, par pur désir de rendre fidèlement leurs récits.)
- P. 22, l, 6, après °sikā); ajouter Ce mot, et le khmer bachāy, viennent plutôt du pâli upajjhāya. Quant à Pô adhia (transcrit plus tard adhja), ce n'est peut-être tout simplement que le sanscrit ādya « celui qui est en tête, le premier ».
- P. 23, l. 15. (Kadhar ou kathar pourrait encore être tiré du sanscrit gandharva « musicien céleste » : kadhar = ga[n]dhar[va].
- P. 44, note 1, placer le chiffre (4) devant Baranön.
- P. 51, à la fin de l'article Bois d'Aigle, ajouter La plus grande obscurité règne encore sur l'origine du bois d'aigle. Il est bien établi cependant qu'à la suite de troubles dans leur nutrition, les arbres énumérés ci-dessus et quelques autres, peuvent produire cette substance aromatique. Le bois d'aigle porte en chinois le nom de chia-ch'èn-hsiang et en annamite celui de trâm hwong, représentés tous deux par les caractères tannamite ki nam, qui désigne un bois d'aigle veiné de noir (khmer: kresna), a probablement donné naissance au kilam, bois de kilam ou d'aloès des anciens botanistes. Les Malais

- appellent le bois d'aigle kayū gahru « bois de gahru ». C'est de ce dernier mot qu'a été tiré le terme garo (garoo, garroo, garrow), nom d'une variété de bois d'aigle décrite par Rumphius.
- P. 55. (La figure représente un Baganrac au 6° d'exécution. Noter que cet instrument a parfois la forme d'un violon.)
- P. 56, l. 30. (Comparez les *Baps* ou cuillers à libations [n° 9 de la fig. 10 et la fig. 11], avec le *koça* hindou, *in* Durgā-pūjā, p. xxII.)
- P. 57, l. 4, supprimer Koça hindou.
- P. 58, 8°, ajouter Le kalaiḥ s'appelle encore galaș.
- P. 61, à la fin de l'article Ustensiles du culte, ajouter Les rois chams portaient à la cérémonie, de leur sacre une mitre à trois pendentifs, l'agal bah kam, ou agal pabah kay, en drap brodé d'or et rehaussé de pierres précieuses. Ils tenaient dans la main droite, pendant cette cérémonie, un faisceau de plumes d'argus (Rheinartus ocellatus) et de paon, nommé balà pō; dans la main gauche une espèce de sceptre, en forme de maillet nommé taröbön, sorte de tambour double à manche, recouvert de peau de serpent, portant, suspendues une de chaque côté, deux pièces de plomb de forme allongée servant à faire résonner l'instrument quand on l'agitait.
- P. 62, l. 14, au lieu de namaç, lire namah.
- P. 64, l. 2, après constituent, ajouter, parmi les Indo-Chinois,
- P. 77, l. 5, au lieu de paděi, lire pāděi.
- P. 79, 1. 5, au lieu de möñim, lire möñjim.
- P. 94, l. 2 et 14, au lieu de akhlar, lire akhar.
- P. 102, l. 3, au lieu de Ganvöi lire Ganvör.
- P. 113. (A propos du sang qui coule de l'arbre kraik, cf. A. de Gubernatis, Mythologie des Plantes, Paris, Reinwald, 1878, 8°, t. I°, p. 284. Voir aussi : Énéide, III, 27 et Métamorph., II, 358.)
- P. 125, l. 11, au lieu de crī, lire çrī.
- P. 143, l. 31, au lieu de naamh, lire namah.
- P. 149, l. 4, reporter la seconde parenthèse à la fin de la ligne.

- P. 153, l. 29, au lieu de détors, lire détords.
- P. 154, l. 7. (Sur le geste de piler, Cf. Aymonier, Les Tchames et leurs religions, culte de Pô-Yang-Dari, p. 57.)
- P. 166, note 1. (Tamrak signifie encore plomb en cham; c'est sans doute, par changement de sens, le même mot que le *skt*. tamra « cuivre ».)
- P. 185, l. 29, au lieu de Brolom, lire Brolâm.
- P. 188, l. 10, rétablir ainsi l'article bibliographique : Finot (Louis). École française d'Extrême-Orient. Rapport, etc.
  - La Religion des Chams d'après les monuments, etc.
  - et Lunet de Lajonquière (E.). Inventaire sommaire, etc.
- P. 189, l. 4, au lieu de Conférences, lire Causeries.
- P. 490, l. 35, en tête de l'article Lesserteur (Le P.), placer Inscriptions Qhiames de l'ancien Ciampa. (Bulletin de la Société académique indo-chinoise, 2° série, t. II, 1883-1885.)



# TABLE DES MATIÈRES

| INTRODUCTION                |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | Pages. |
|-----------------------------|-----|-----|-----------|---------|------|-----|----|---|---|---|---|---|--------|
| Notices                     |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 15     |
| Divinités masculines et div | vin | itá | ·<br>c fa | ·<br>śm | inir | 105 |    | • | • | • | • | • | 15     |
| Pajå Yań. — Pajå céleste    |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 18     |
| Pô Yan Darī                 |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 20     |
| Prêtres                     |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 22     |
| Initiation du Mödvön.       | ٠   | •   | •         | •       | •    | •   | •  | ٠ | • | • | • | • | 25     |
| Pajå. — Comment on la c     | ho  | iei | t         | •       | •    | •   | •  | • | • | • | ٠ | • | 28     |
| Consultation de la Paja.    |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 32     |
|                             |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 36     |
| Crvak rijā                  |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 37     |
| FÉTES RELIGIEUSES DES CHA   |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 37     |
| Bön Katē et Bön Cabur,      |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   |        |
| Parala rijā Saḥ             | ٠   | •   | ٠         | •       | •    | •   | •  | ٠ | • | • | • | • | 38     |
| Diḥ çrvak ou thrvā          |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 42     |
| Dayöp                       |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 44     |
| Hamū cañrov                 | ٠   | •   | •         | ٠       | •    | •   | •  | ٠ | • | • | • | • | 45     |
| Hamū tābun                  | •   | •   | •         |         | •    | •   | •  | • |   | ٠ | • | • | 46     |
| Funérailles et crémation    | •   | •   |           | ٠       | ٠    |     | •  |   |   |   | • | • | 46     |
| Bois d'aigle                | ٠   | •   | •         | •       |      | •   |    | • | • | • |   |   | 49     |
| Recherche du Bois d'aig     | le  |     |           | ٠       | •    | •   | •  | • | • | • | • |   | 54     |
| Ustensiles du culte         | •   |     | •         | •       |      |     | •  |   |   | • |   |   | 54     |
| Eaux lustrales              |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 61     |
| Geste rituel de clôture.    |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 62     |
| Notes anthropologiques      |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 64     |
| REMARQUES LINGUISTIQUES     |     |     |           |         | •    |     |    |   |   |   |   |   | 67     |
| PRINCIPES DE LECTURE ET     | d'É | CR  | ITUI      | RE      | CHA  | ME  | s. |   |   |   |   |   | 71     |
| Alphabet des Chams du       | Ca  | mh  | od        | ge      | ٠    |     |    |   |   |   |   |   | 72, 74 |
| Alphabets des Chams de      | ľ   | An  | nar       | n.      |      |     |    |   |   |   |   |   |        |
| Signes vocaliques           |     |     |           |         |      |     |    |   |   |   |   |   | 76     |

# TABLE DES MATIÈRES

| 214                                     | IAD  | шы  | DE  | 3 111 | AII | Ent | 10  |       |      |       |        |
|-----------------------------------------|------|-----|-----|-------|-----|-----|-----|-------|------|-------|--------|
| ar.w                                    |      |     |     |       |     |     |     |       |      |       | Pages. |
| Chiffres                                | ٠    | ٠   | •   | •     | •   | •   | •   |       |      | •     | 76, 80 |
| Procédés d'écriture                     | •    |     | ٠   | •     | •   | •   | •   |       | ٠    | •     | . 81   |
| Première page d'un Cora                 | n c  | ha  | m   | *     | ě   | •   | •   |       | •    | 1.    | . 83   |
| Chanson chame Note de copiste d'un Cors | ٠    | •   | ٠   |       |     | •   |     |       | •    |       | . 86   |
| Note de copiste d'un Cor                | an a | ara | be  | -cł   | ıar | n.  |     |       | •    | 3.0   | . 87   |
| Paléographie                            |      |     |     | 161   |     |     | ٠   |       |      | ٠     | . 89   |
| Akhar rik                               |      |     |     |       |     |     |     |       |      |       |        |
| Akhar yók                               |      |     |     |       |     |     |     |       |      |       |        |
| Akhar atvöl                             |      |     |     |       |     | •   |     |       |      |       | . 95   |
| Textes                                  |      |     |     |       |     |     | ٠   |       | ٠    |       | . 97   |
| Divinités qu'il faut invite             | r at | ıx  | cé  | rén   | noi | nie | s.  |       | Te   | exte  | . 97   |
|                                         | 12   |     |     | -     | -   |     |     | Tra   | duc  | tion  | . 98   |
| Incantation à la déesse N               | löga | ara | i e | t a   | ux  | Se  | rpe | ents. | T    | exte  | . 98   |
|                                         | N250 |     |     | _     | _   |     | -   | Trac  | luc  | tion  | . 99   |
| Hymne à Pô Ganvör Mötr                  | ri   |     |     |       |     |     |     |       | Te   | exte  | . 102  |
| <u> </u>                                |      |     |     |       |     |     |     | Trac  | luc  | tion  | . 106  |
| Ce que doit faire le Maîtr              | re d | le  | ma  | aiso  | on  | av  | ant | le s  | acri | fice. | 2      |
|                                         |      |     |     |       |     |     |     |       |      | exte. |        |
|                                         |      |     |     |       |     |     |     | Trac  | luc  | ion   | . 108  |
| Hymne à Pô Yan Inő Nö                   | gar  |     |     |       | -   |     |     |       | Te   | exte  | . 402  |
|                                         | 0    | •   | •   |       |     | •   |     | Trac  | luc  | ion   | . 409  |
| Hymne à Pô Pan                          |      |     |     |       |     |     | 2   | 123   | Te   | exte  | . 103  |
|                                         | •    | •   |     | •     | •   |     |     | Trac  |      |       |        |
| Hymne à Pô Klon Garai                   |      |     |     |       |     |     |     |       |      | xte.  |        |
|                                         | •    | •   | ٠   | •     | •   | •   |     | Trad  |      |       |        |
| Hymne à Pô Bhók 🔒 .                     |      |     |     |       |     |     |     |       |      |       |        |
|                                         |      |     |     |       |     |     |     | Trac  |      |       |        |
| Hymne à Pô Rāmē                         |      |     |     |       |     |     |     |       |      |       |        |
|                                         |      |     | •   | •     | *   | *   | •   | Trac  |      |       |        |
| Hymne à Pô Ṣaḥ Inő .                    |      |     |     |       |     |     |     |       |      |       |        |
|                                         | •    | •   | •   | •     | ٠.  | •   | •   | Trac  |      |       |        |
| Hymne à Pô Klon Gașait                  |      |     |     |       |     |     |     |       |      | xte.  |        |
| nymne a ro kion dașan                   |      | •   | •   | •     | •   | ٠   | •   | Trac  |      |       |        |
| Hymne à Cĕi Cathun .                    |      |     |     |       |     |     |     | Trac  |      | xte.  |        |
| nymne a Cei Cainnn .                    | •    |     | ٠   | ٠     | •   | •   | •   | т     |      |       |        |
| Humna à Da VI V T                       |      |     |     |       |     |     |     | Trac  |      |       |        |
| Hymne à Pô Klon Yan În                  |      | ٠   | Ŕ   | •     | ٠   | •   | •   |       |      | exte. |        |
|                                         |      |     |     |       |     |     |     | Trad  |      |       |        |
| Hymne à Pô Patan Gahl                   | ău,  | ě   |     |       |     |     |     |       | Te   | xte.  | 105    |

| TABLE DES MATIÈRES                                           | 215               |
|--------------------------------------------------------------|-------------------|
| Hymne à Pô Patan Gahlău Traduction.                          | Pages. <b>117</b> |
| Hymne à Pô Binçvor Texte.                                    | 106               |
| — — Traduction.                                              | 118               |
| Prières des Grandes Fêtes                                    | 119               |
| Texte des Prières des Grandes Fêtes                          | 121               |
| I, 121; II a, 123; II b, 124; III, 124; IV, 131;             | 141               |
| V, 132; VI, 133; VII, 134.                                   |                   |
| Traduction des Prières des Grandes Fêtes                     | 134               |
| I, 134; IV, 134; V, 136; VI, Incantation au Nāga,            | 101               |
| 138; VII, Sacrifice aux Pretas, 139.                         |                   |
| Danap Patrip (Cérémonie de la purification des os nobles     |                   |
| après l'incinération) Texte.                                 | 439               |
| - Traduction.                                                | 141               |
| Rituel funéraire de Phan-Rí Texte.                           | 143               |
| - Traduction,                                                | 149               |
| Autre rituel funéraire de Phan-Rí Traduction.                | 155               |
| Rituel funéraire de Phan-Rang Texte.                         | 159               |
| Traduction.                                                  | 165               |
| Amulettes funéraires du Rituel de Phan-Rang                  | 172               |
| Chant pour le transfert des os dans la sépulture de famille. | 175               |
| Prières du Mödvön Texte.                                     | 175               |
| Traduction.                                                  | 176               |
| Autre prière du Mödvön                                       | 178               |
| Chant de la tamja (danse rituelle) ,                         | 178               |
| Prières de la Récolte du Bois d'aigle Texte.                 | 179               |
| Traduction.                                                  | 180               |
| Chant du Kadhar au Sacrifice du Busse Texte.                 | 181               |
| Traduction.                                                  | 182               |
| Chapitre des Abstinences des Prêtres Texte.                  | 182               |
| Traduction.                                                  | 182               |
| BIBLIOGRAPHIE                                                | 185               |
| Indices                                                      | 195               |
| I. Index des mots sanscrits                                  | 195               |
| II. Index analytique                                         | 197               |
| Additions et corrections                                     | 209               |
|                                                              |                   |

ANGERS. — IMPRIMERIE DE A. BURDIN ET Cic.

### ERNEST LEROUX, ÉDITEUR

28, RUE BONAPARTE, 28

### PUBLICATIONS DE L'ÉCOLE FRANÇAISE D'EXTRÊME ORIENT

VOLUME I.

## NUMISMATIQUE ANNAMITE

#### Par DÉSIRÉ LACROIX

Capitaine d'Artillerie de Marine.

Un volume in-8, accompagné d'un album de 40 planches . . . . . . 25 fr.

### BULLETIN

# DE L'ÉCOLE FRANÇAISE D'EXTRÊME ORIENT

Recueil trimestriel. Abonnement annuel . . . . . . . . . . . . . . . 20 fr.

#### Sous presse:

# ATLAS ARCHÉOLOGIQUE DE L'INDO-CHINE

Par E. LUNET DE LAJONQUIÈRE

5 cartes en un volume in-folio . . . . . . . . . . . . (Sous presse.)

### DICTIONNAIRE ANNAMITE-FRANÇAIS

LANGUE OFFICIELLE ET LANGUE VULGAIRE

#### Par JEAN BONET

# HISTOIRE DU BOUDDHISME DANS L'INDE

### Par H. KERN

Professeur à l'Université de Leyde. Traduit du néerlandais par G. Hurt.

#### E. AYMONIER

Directeur de l'École Coloniale.

#### LE CAMBODGE

1. Le royaume actuel. Gr. in-8, fig. et 14 cartes. . . . . . . . . . . . . 20 fr.

II. Les Provinces Siamoises. In-8, fig. et 10 cartes . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20 fr.

IMP. ORIENTALE A. BURDIN ET Gie, ANGERS.